
opusdei.org

TEMA 34. Peta božja
zapoved

Človeško življenje je sveto, ker
že od vsega začetka vključuje
stvariteljsko božje dejanje in
ostane za zmeraj v posebnem
razmerju do svojega Stvarnika.

28. Nov. 2013

1. “NE UBIJAJ”

»Človeško življenje je sveto, ker že od
vsega začetka vključuje ‘stvariteljsko
božje dejanje’ in ostane za zmeraj v
posebnem razmerju do svojega
Stvarnika, svojega edinega cilja (…);



nihče in v nobenih okoliščinah si ne
sme prilastiti pravice, da bi
neposredno uničil nedolžno človeško
bitje« (Katekizem, 2258).

Človek je nekaj edinstvenega: je
edina stvar na tem svetu, ki jo Bog
ljubi zaradi nje same.[1] Namenjeno
mu je večno spoznavati in ljubiti
Boga, in njegovo življenje je sveto. Bil
je ustvarjen po božji podobi in
sličnosti (prim. 1 Mz 1,26-27) in to je
končni temelj človekovega
dostojanstva ter zapovedi “ne ubijaj”.

Prva Mojzesova knjiga predstavlja
zlorabo človeškega življenja kot
posledico izvirnega greha. Jahve
vedno nastopa kot varuh življenja:
celo v Kajnovem primeru, potem ko
je ubil svojega brata Abela, kri svoje
krvi, kar je podoba vsakega umora.
Nihče ne sme vzeti pravičnosti v
svoje roke in nihče si ne sme
prilaščati pravice, da razpolaga z



življenjem bližnjega (prim. 1 Mz
4,13-15).

Ta zapoved se nanaša na človeška
bitja. Zakonito je, da uporabljamo
živali za pridobivanje hrane, obleke
itd.: Bog jih je postavil na zemljo, da
bi bile na razpolago človeku. To, da
jih ni primerno ubijati ali mučiti
izhaja iz nereda, ki ga takšna dejanja
lahko povzročijo v človekovih
strasteh, ali pa iz dolžnosti
pravičnosti (če so last drugega)
(prim. Katekizem, 2417). Poleg tega
ne smemo pozabiti, da človek ni
“gospodar” stvarstva, temveč
upravitelj, in zato je obvezan
spoštovati in skrbeti za naravo, ki jo
potrebuje za svoj lastni obstoj in
razvoj (prim. Katekizem, 2418).

2. POLNOST TE ZAPOVEDI

Zapoved o varovanju človeškega
življenja »ima (…) najgloblji vidik v
zahtevi po spoštovanju in ljubezni do



vsakega človeka in njegovega
življenja.«[2]

Usmiljenje in odpuščanje sta nekaj
Bogu lastnega; in v življenju božjih
otrok mora ravno tako biti navzoče
usmiljenje, zaradi katerega se nam
človek v stiski iz srca zasmili: »Blagor
usmiljenim, kajti usmiljenje bodo
dosegli« (Mt 5,7).[3]

Treba se je tudi naučiti odpuščati
žalitve (prim. Mt 5,22). Kadar smo
deležni žalitev, si je treba
prizadevati, da se ne razjezimo in ne
dopustimo, da bi srce prevzela jeza.
Še več, v očenašu — molitvi, ki nam
jo je Jezus zapustil kot nedeljsko
molitev — Gospod svoje odpuščanje
— odpuščanje za žalitve, ki smo jih
zagrešili — veže na odpuščanje
tistim, ki so nas užalili (prim. Mt
6,9-13; Lk 11,2-4). V tem boju nam
lahko pomaga naslednje:
kontemplacija trpljenja našega
Gospoda, ki nam je odpustil in nas



odrešil tako, da je z ljubeznijo in
potrpežljivostjo prenašal krivico;
upoštevanje tega, da kristjan nikogar
ne sme šteti za tujca ali sovražnika
(prim. Mt 5,44-45); misel na sodbo po
smrti, kjer bomo sojeni po ljubezni
do bližnjega; spominjanje tega, da
mora kristjan zlo premagovati z
dobrim (prim. Rim 12,21); ter to, da v
žalitvah vidimo priložnost za lastno
posvečenje.

3. SPOŠTOVANJE ČLOVEŠKEGA
ŽIVLJENJA

Peta zapoved se glasi: ne ubijaj.
Prepoveduje tudi pretepati, raniti ali
povzročati kakršnokoli krivično
škodo na telesu samemu sebi ali
bližnjemu, pa naj bo to z lastnimi
dejanji ali s pomočjo drugih; pa tudi
žaliti drugega s sramotilnimi
besedami ali mu želeti zlo. S to
zapovedjo je prav tako prepovedano
vzeti svoje lastno življenje
(samomor).



3.1. Nameren uboj

»Peta božja zapoved prepoveduje kot
nekaj zelo grešnega neposreden in
nameren uboj. Morilec in tisti, ki
radovoljno sodelujejo pri uboju, store
greh, ki vpije v nebo po maščevanju
(prim. 1 Mz 4,19)« (Katekizem, 2268).
[4]

Okrožnica Evangelium vitae
(Evangelij življenja) je na dokončen in
nezmotljiv način formulirala
naslednje pravilo: »Z oblastjo, ki jo je
Kristus dal Petru in njegovim
naslednikom, v občestvu s škofi
katoliške Cerkve, potrjujem, da je
neposreden in prostovoljen uboj
nedolžnega človeškega bitja vedno
težko nemoralen. Ta nauk, ki temelji
na nenapisanem zakonu, ki ga vsak
človek v luči razuma nahaja v svojem
srcu (prim. Rim 2,14-15), potrjuje
Sveto pismo, posreduje izročilo
Cerkve in ga uči redno in vesoljno
cerkveno učiteljstvo.«[5] Tako je brez



izjeme težko nemoralen tisti uboj, pri
katerem gre za namerno izbiro in
meri na nedolžno osebo. Zaradi tega
zakonita obramba in smrtna kazen
nista vključeni v to absolutno
formulacijo ter sta predmet
posebnega obravnavanja.[6]

To, da je življenje položeno v
človekove roke, vključuje moč, da z
njim razpolaga, kar pomeni, da mora
znati z njim upravljati kot sodelavec
Boga. V tem nastopi zahteva po drži
ljubezni in služenja, ne pa
samovoljnega obvladovanja: gre za
oblast služenja, ki ni absolutna,
temveč je odsev edine in neskončne
božje oblasti.[7]

3.2. Splav

»Človeško življenje je treba
spoštovati in ščititi brezpogojno od
trenutka spočetja dalje« (Katekizem,
2270). Kakršnokoli razlikovanje je
nedopustno, tudi tisto, ki se sklicuje
na različne faze razvoja življenja. V



konfliktnih situacijah je odločujoča
naravna pripadnost biološki človeški
vrsti. S tem se biomedicinskemu
raziskovanju ne nalagajo nobene
drugačne omejitve od tistih, ki jih
človeško dostojanstvo določa za
katerokoli drugo področje človekove
dejavnosti.

»Neposreden,to je kot cilj ali kot
sredstvo hoten splav, [je] vedno
moralno težak nered, kot premišljen
uboj nedolžnega človeškega bitja.«[8]

Izraz kot cilj ali kot sredstvo obsega
oba načina neposredne
prostovoljnosti: v tem primeru tisti,
ki to stori, hoče zavestno ubijati, in
zaradi tega dejanje izvrši.

»Nikakršne okoliščine, noben cilj in
noben zakon na svetu ne bo nikoli
mogel dejanje, ki je samo po sebi
nedovoljeno, napraviti zakonito, ker
nasprotuje božjemu zakonu, ki je
napisan v srcu vsakega človeka,
spoznaven z razumom, in ga razglaša



Cerkev.«[9] Spoštovanje življenja mora
biti priznano kot meja, ki je nobena
individualna ali državna aktivnost
ne sme prestopiti. Neodtujljiva
pravica vsake nedolžne človeške
osebe do življenja je temeljni element
civilne družbe in njene zakonodaje ter
mora biti kot tak priznan in
spoštovan tako s strani družbe kot
tudi s strani politične oblasti (prim. 
Katekizem, 2273).[10]

Tako lahko trdimo, da »pravica do
izdajanja ukazov postavlja zahtevo
po duhovnem [moralnem] redu in
izhaja od Boga. Če torej državni
voditelji sprejmejo kak zakon ali
izdajo kakršenkoli predpis, ki je v
nasprotju s tem duhovnim redom in
posledično nasprotuje božji volji, v
tem primeru niti sprejet zakon niti
izdani predpis ne moreta državljana
vezati v vesti (…); še več, v takšni
situaciji se sama oblast popolnoma
razkroji in povzročena je strašna
krivica.«[11] Nadalje »taki zakoni ne



samo, da ne ustvarjajo nobene
obveznosti za vest, ampak nasprotno
sprožajo težko in jasno obveznost
upreti se jim z razlogi vesti [z 
ugovorom vesti].«[12]

»Ker moramo zarodek vse od
spočetja obravnavati kot osebo, ga
bomo morali braniti v njegovi
celovitosti, ga kolikor le mogoče
negovati in zdraviti kot vsako drugo
človeško bitje« (Katekizem, 2274).

3.3. Evtanazija

»Pod evtanazijo v strogem smislu je
treba razumeti dejanje ali njegovo
opustitev, ki po svoji naravi in
zavestno privede do smrti z
namenom, da se konča vsaka
bolečina (…). Je težka kršitev božjega
zakona, kadar gre za premišljen,
moralno nesprejemljiv uboj človeške
osebe (…). Takšna praksa evtanazije
vsebuje, glede na okoliščine,
hudobijo, ki je lastna samomoru ali
uboju.«[13] Gre za eno izmed posledic,



skrajno nasprotnih dostojanstvu
človeške osebe, do katerih lahko
privede hedonizem in izguba
krščanskega smisla trpljenja.

»Prenehanje z dragimi, nevarnimi,
izrednimi ali s pričakovanimi
rezultati nesorazmernimi
medicinskimi postopki more biti
zakonito. To je odklonitev terapevtske
zagrizenosti. S tem odgovorni človek
noče zadati smrti; pač pa se sprejme
dejstvo, da je ne more
preprečiti« (Katekizem, 2278).[14]

Nasprotno pa, »tudi če menimo, da je
smrt čisto blizu, ni mogoče zakonito
prekiniti [običajne] nege, ki jo vedno
dolgujemo bolniku« (Katekizem,
2279).[15] Umetno hranjenje in
hidracija sta načeloma del običajne
nege, ki jo dolgujemo vsakemu
bolniku.[16]

3.4. Samomor



»Smo oskrbniki in ne lastniki
življenja, ki nam ga je Bog zaupal. Ne
razpolagamo z njim« (Katekizem,
2280). »Samomor nasprotuje
človekovemu naravnemu nagnjenju,
da svoje življenje ohranja in ga
vzdržuje. Samomor je v hudem
nasprotju s pravično ljubeznijo do
sebe. Prav tako žali ljubezen do
bližnjega, ker krivično pretrga vezi
solidarnosti z družinsko, narodno in
človeško družbo, glede katerih
ohranjamo obveznosti. Samomor
nasprotuje ljubezni do živega
Boga« (Katekizem, 2281).[17]

Izbrati raje lastno smrt zato, da bi
rešili življenje drugega, ni samomor;
bolj kot to lahko predstavlja dejanje
skrajne ljubezni.

3.5. Zakonita obramba

Prepoved zadati smrt drugemu ne
odpravi pravice do tega, da se
krivičnemu napadalcu prepreči
povzročiti škodo.[18] Zakonita



obramba je lahko celo resna dolžnost
za nekoga, ki je odgovoren za
življenje drugega ali za skupni blagor
(prim. Katekizem, 2265).

3.6. Smrtna kazen

Zaščita skupnega blagra družbe
zahteva, da se napadalca spravi v
položaj, v katerem ne bo mogel
povzročati škode. Zato lahko
zakonita oblast naloži kazen,
sorazmerno s težo prestopkov. Cilj
kazni je popraviti nered, ki je bil
povzročen s prekrškom, ohraniti
javni red in varnost ljudi, ter
poboljšanje krivca (prim. Katekizem,
2266). »Za dosego teh ciljev morata
biti višina in vrsta kazni pazljivo
odmerjeni in določeni. Ne sme priti
za krivca do skrajne mere, namreč
do smrtne kazni, razen v primerih
absolutne nujnosti, kadar namreč
obramba družbe drugače ne bi bila
možna (…). Danes so (…) taki primeri



zelo redki ali pa jih praktično sploh
ni.«[19]

4. SPOŠTOVANJE ČLOVEKOVEGA
DOSTOJANSTVA

4.1. Spoštovanje do človekove
duše: pohujšanje

Kristjani smo obvezani, da si
prizadevamo za nadnaravno
življenje in zdravje duše bližnjega, ne
samo za telesno zdravje.

Pohujšanje je ravno nasprotno: »Je
ravnanje ali vedenje, ki druge
napeljuje, naj delajo slabo. Tisti, ki
pohujšuje, naredi iz sebe skušnjavca
svojega bližnjega. (…) Pohujšanje
sestavlja veliko krivdo, če z dejanjem
ali opustitvijo drugega premišljeno
zapelje v veliko
pregreho« (Katekizem, 2284).
Pohujšanje se lahko povzroči s
krivičnimi komentarji, s širjenjem
nemoralnih dogodkov, knjig in revij,



s sledenjem modnim trendom, ki so v
nasprotju s spodobnostjo, itd.

»Pohujšanje dobi posebno težo
zaradi avtoritete tistih, ki ga
povzročijo, ali slabosti tistih, ki mu
podležejo« (Katekizem, 2285): »Kdor
pohujša enega od teh malih, ki vame
verujejo, bi bilo zanj bolje, da mu
obesijo mlinski kamen na vrat in se
potopi v globino morja« (Mt 18,6).[20]

4.2. Spoštovanje telesnega zdravja

Spoštovanje lastnega telesa je
zahteva ljubezni, kajti telo je tempelj
Svetega Duha (prim. 1Kor 6,19;
3,16sl.; 2Kor 6,16) in odgovorni smo
— kolikor je odvisno od nas —, da
skrbimo za zdravje telesa, ki je
sredstvo za služenje Bogu in ljudem.
Toda telesno življenje ni absolutna
vrednota: krščanska morala
nasprotuje neopoganskemu
pojmovanju, ki širi kult telesa in ki
lahko privede do sprevrženosti



medčloveških odnosov (prim. 
Katekizem, 2289).

»Krepost zmernosti nas razpoloži za
to, da se izogibamo vsem
pretiravanjem, zlorabi jedi, alkohola,
tobaka in zdravil. Tisti, ki v stanju
pijanosti ali čezmernem opoju
hitrosti ogrožajo varnost drugega ali
svojo lastno varnost na cestah, na
morju ali v zraku, si nakopljejo veliko
krivdo« (Katekizem, 2290).

Jemanje mamil je velik prekršek
zaradi škode, ki jo povzroča zdravju,
in zaradi bega pred odgovornostjo za
dejanja, ki so storjena pod njihovim
vplivom. Skrivna proizvodnja in
preprodajanje mamil sta praktično
nemoralna (prim. Katekizem, 2291).

Znanstveno raziskovanje ne more
upravičiti dejanj, ki so sama po sebi v
nasprotju s človekovim
dostojanstvom in z naravnim
zakonom (prim. Katekizem, 2295).
Prekršek zoper to načelo je umetna



oploditev in nadomestno
materinstvo ter uporaba zarodkov za
eksperimentalne namene.

4.3. Presajanje organov

Darovanje organov za presajanje je
zakonito in je lahko dejanje ljubezni,
če je popolnoma svobodno in
zastonjsko[21], ter spoštuje red
pravičnosti in ljubezni.

»Človek lahko daruje samo to, kar
lahko pogreša brez resne nevarnosti
ali škode za lastno življenje ali
osebno identiteto, in to iz pravičnega
in sorazmernega razloga. Jasno je, da
se vitalni organi lahko darujejo samo
po smrti.«[22]

Potrebno je, da darovalec ali njegovi
zastopniki podajo svojo zavestno
privolitev (prim. Katekizem, 2296). To
darovanje, »ki je sámo po sebi
dopustno, pa lahko postane
nedopustno, če krši pravice in čustva
tretjih oseb, ki so pristojne za zaščito



trupla: na prvem mestu so to bližnji
sorodniki, lahko pa bi šlo tudi za
druge osebe zaradi javnih ali
zasebnih pravic.«[23]

4.4. Spoštovanje fizične svobode in
telesne celovitosti

Ugrabitve in jemanje ljudi za talce je
moralno nedopustno: gre za
ravnanje z osebami zgolj kot s
sredstvi za doseganje različnih ciljev,
pri čemer jim je krivično odvzeta
svoboda. Prav tako sta velika
prekrška proti pravičnosti in ljubezni
terorizem in mučenje.

»Neposredno hotene amputacije
udov, pohabljenja ali sterilizacije
nedolžnih oseb nasprotujejo
nravnemu zakonu, razen če to
zahtevajo medicinske indikacije
strogo terapevtskega
reda« (Katekizem, 2297). Zato niso v
nasprotju z moralnim zakonom tista
dejanja, ki izhajajo iz potrebnih
terapevtskih dejavnostih v korist



telesa, obravnavanega v njegovi
celovitosti, in niso hotena niti kot cilj
niti kot sredstvo, temveč se prenašajo
in tolerirajo.

4.5. Spoštovanje do mrtvih

»S telesi umrlih je treba ravnati s
spoštljivostjo in ljubeznijo v veri in
upanju na vstajenje. Pokopavanje
mrtvih je eno telesnih del usmiljenja
(prim. Tob 1,16-18); to delo izkazuje
čast božjim otrokom, templjem
Svetega Duha« (Katekizem, 2300).
»Cerkev zelo priporoča, naj se ohrani
pobožna navada pokopavanja teles
rajnih, vendar ne prepoveduje
sežiganja, razen če bi bilo izbrano iz
razlogov, ki so nasprotni
krščanskemu nauku« (ZCP, kan.
1176).

5. OHRANJEVANJE MIRU

»Blagor tistim, ki delajo za mir, kajti
imenovani bodo božji sinovi« (Mt
5,8). Pri duhu božjega otroštva je



značilno to, da so kristjani sejalci
miru in veselja.[24] »Miru na zemlji ni
mogoče doseči brez zaščite dobrin
oseb, svobodne komunikacije med
ljudmi, spoštovanja dostojanstva
oseb in ljudstev, vztrajnega
prakticiranja bratstva (…). Mir je delo
pravičnosti (prim. Iz 32,17) in sad
ljubezni« (Katekizem, 2304).

»Zaradi zla in krivic, ki jih prinaša
vsaka vojna, Cerkev vsakogar na vso
moč opominja, naj moli in dela za to,
da bi nas božja dobrota osvobodila
prastare usužnjenosti vojni (prim. II.
vatikanski koncil, Konst. Gaudium et
spes, 81, 4)« (Katekizem, 2307).

Obstaja »zakonita obramba z vojaško
silo«. Toda »teža take odločitve jo
podreja strogim pogojem nravne
legitimnosti« (Katekizem, 2309).[25]

»Krivice, pretirane gospodarske ali
družbene neenakosti, zavist,
nezaupanje in oholost, ki divjajo med
ljudmi in ljudstvi, nenehno ogrožajo



mir in povzročajo vojne. Vse, kar je
storjenega za premagovanje tega
nereda, prispeva h graditvi miru in k
izogibanju vojnam« (Katekizem,
2317).

»Ljubi svojo domovino. Domoljubje
je krščanska krepost. Toda če se
domoljubje spremeni v
nacionalizem, ki vodi do
brezbrižnosti, do preziranja — brez
krščanske dobrote in pravičnosti —
do drugih ljudstev, do drugih
narodov, je to greh.«[26]

Pau Agulles Simó

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve,
2258-2330.

Sv. Janez Pavel II., Okr. Evangelium
vitae (Evangelij življenja), 25. 3. 1995,
3. pog.

Priporočeno branje



L. Ciccone, La vita umana, Ares,
Milano 2000.

L. Melina, Corso di Bioetica. Il
Vangelo della Vita, Piemme, Casale
Monferrato 1996.

Copyright © www.si.opusdei.org

[1]Prim. II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et spes, 24.

[2]Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Evangelium vitae, 25. 3. 1995, 41.

[3]»Dela usmiljenja so iz ljubezni
storjena dejanja, s katerimi svojemu
bližnjemu pridemo na pomoč v
njegovih telesnih in duhovnih
potrebah« (Katekizem, 2447).

[4]Ravno tako pravi, »da ne smemo
storiti ničesar z namenom, da bi
posredno izzvali smrt kake osebe.

https://opusdei.org/


Nravna postava zabranjuje, da bi
koga brez velikega razloga izpostavili
smrtni nevarnosti, prav tako da bi
odklonili pomoč osebi, ki je v
nevarnosti« (Katekizem, 2269).

[5]Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Evangelium vitae, 57.

[6]Prim. prav tam, 55-56.

[7]Prim. prav tam, 52.

[8]Prav tam, 62.

[9]Prav tam, 62. Splav je tako težak
zločin, da Cerkev ta prekršek kaznuje
s kanonično kaznijo izobčenja latae
sententiae (prim. Katekizem, 2272).

[10]»Te človekove pravice niso
podrejene niti posameznikom niti
staršem, in tudi niso nekaj, kar bi
dovolila družba ali država: pripadajo
človeški naravi in so neločljivo
povezane s človeško osebo preko
stvariteljskega dejanja, ki ji je dal



izvor (…). Kadar nek pozitivni zakon
določenim človeškim bitjem odreče
zaščito, ki jim jo je civilni red dolžan
zagotoviti, takrat država zanika
enakost vseh pred zakonom. Kadar
država ne uporablja svoje oblasti v
korist pravicam vsakega državljana,
še zlasti najšibkejšega, se prelomi
sam temelj pravne
države« (Kongregacija za nauk vere,
Navodilo Donum vitae, 22. 2. 1987, 3).

»Koliko zločinov je storjenih v imenu
pravice! — Če bi sam prodajal orožje
in bi ti nekdo plačal ceno enega kosa,
da bi potem z njim ubil tvojo mater,
bi mu ga prodal? … Mar ti ne bi zanj
plačal toliko, kolikor je vreden? …

— Profesor, novinar, politik,
diplomat: razmislite« (Sv.
Jožefmarija, Pot, 400).

[11]Sv. Janez XXIII., Okr. Pacem in
terris, 11. 4. 1963, 51.



[12]Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Evangelium vitae, 73.

[13]Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Evangelium vitae, 65.

[14]»Odločitve mora napraviti
pacient, če je za to pristojen in
zmožen; če pa ne, tedaj tisti, ki imajo
za to pravico po zakonu, vedno
spoštujoč pacientovo razumno voljo
in njegove zakonite
koristi« (Katekizem, 2278).

[15]»Uporaba analgetikov za
olajšanje bolečin umirajočega more,
tudi z nevarnostjo skrajšanja
njegovih dni, biti nravno skladna s
človekovim dostojanstvom, če smrt
ni hotena niti kot cilj niti kot
sredstvo, marveč samo predvidevana
in tolerirana kot neizogibna. Lajšanje
bolečin sestavlja privilegirano
(prednostno) obliko nesebične
ljubezni. Zato jo moramo
podpirati« (Katekizem, 2279).



[16]Prim. Sv. Janez Pavel II., Discorso
ai partecipanti al Congresso
Internazionale su “I trattamenti di
sostegno vitale e lo stato vegetativo.
Progressi scientifici e dilemmi etici”,
20. 3. 2004, 4; prim. tudi Papeški svet
za pastoralo zdravstvenih delavcev, 
Listina zdravstvenih delavcev, 120;
Kongregacija za verski nauk, 
Responses to certain questions of the
United States Conference of Catholic
Bishops concerning artificial nutrition
and hydration, 1. 8. 2007.

[17]Vendar pa »nad večnim
zveličanjem oseb, ki so si vzele
življenje, ne smemo obupati. Bog jim
more po poteh, ki jih samo on pozna,
dati priložnost za zveličavno kesanje.
Cerkev moli za tiste, ki so si vzeli
življenje« (Katekizem, 2283).

[18]»Ljubezen do samega sebe ostaja
temeljno načelo nravnosti. Zakonito
je torej, če kdo stori, da drugi
spoštujejo pravico do življenja. Kdor



brani svoje življenje ni kriv za uboj,
tudi če je prisiljen, da svojemu
napadalcu zada smrtni
udarec« (Katekizem, 2264; prim. Sv.
Janez Pavel II., Okr. Evangelium vitae,
55); v tem primeru uboj napadalca ni
neposredni cilj volje človeka, ki se
brani, temveč je moralni cilj v tem,
da odstrani bližnjo grožnjo zoper
svoje lastno življenje.

[19]Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Evangelium vitae, 56; prim. 
Katekizem, 2267.

[20]»Tako postanejo krivi pohujšanja
tisti, ki postavljajo zakone ali takšne
družbene strukture, ki vodijo k
propadanju nravi in kvarjenju
religioznega življenja ali k “takim
družbenim razmeram, ki
prostovoljno ali neprostovoljno
otežujejo in praktično onemogočajo
krščansko ravnanje, ki se sklada z
zapovedmi” (Pij XII., Govor 1. junija
1941)« (Katekizem, 2286).



[21]Prim. Sv. Janez Pavel II., Govor,
22. 6. 1991, 3; Katekizem, 2301.

[22]Prav tam, 4.

[23]Pij XII., Discorso all’Associazione
Italiana Donatori di Cornea, 14. 5.
1956.

[24]Prim. Sv. Jožefmarija, Jezus
prihaja mimo, 124.

[25]»Hkrati je potrebno:

— da bi bila škoda, ki bi jo napadalec
prizadejal narodu ali skupnosti
narodov, trajna, velika in nedvomna;

— da so se vsa druga sredstva, da bi
temu napravili konec, izkazala kot
neizvedljiva ali neučinkovita;

— da se združi več resnih pogojev za
uspeh;

— da uporaba orožja ne bo imela za
posledico hujšega zla in hujših
neredov, kakor pa je zlo, ki naj bo



odvrnjeno. Moč modernih sredstev
razdejanja ima zelo veliko težo pri
ocenjevanju tega pogoja.

Take so tradicionalne prvine, naštete
v nauku, ki se imenuje nauk o
“pravični vojni”.

Ocenjevanje teh pogojev nravne
legitimnosti je stvar razumne
(prudencialne) presoje tistih, katerih
naloga je skrbeti za skupni
blagor« (Katekizem, 2309). Poleg tega
»obstaja moralna obveznost upreti se
poveljem, ki zapovedujejo
genocid« (Katekizem, 2313).

Tekma v oboroževanju »ne odpravlja
vzrokov za vojno, ampak tvega, da se
vzpostavlja nevarnost, da se
zaostrijo. Trošenje bajnih bogastev
pri pripravljanju vedno novejšega
orožja preprečuje pomoč
siromašnemu prebivalstvu. Takšno
trošenje preprečuje razvoj
ljudstev« (Katekizem, 2315). Tekma v
oboroževanju »je neizmerna nesreča



za človeštvo in žali reveže do
neznosnosti« (II. vatikanski koncil,
Konst. Gaudium et spes, 81). Oblasti
imajo pravico in dolžnost, da
regulirajo proizvodnjo in trgovanje z
orožjem (prim. Katekizem, 2316).

[26]Sv. Jožefmarija, Brazda, 315;
prim. Sv. Jožefmarija, Kovačnica, 879;
Pot, 525.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/tema-34-peta-bozja-zapoved/
(21. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/tema-34-peta-bozja-zapoved/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-34-peta-bozja-zapoved/

	TEMA 34. Peta božja zapoved

