opusdei.org

TEMA 34. Peta boZja
zapoved

Clovesko Zivljenje je sveto, ker
Ze od vsega zacetka vkljucuje
stvariteljsko bozje dejanje in
ostane za zmeraj v posebnem
razmerju do svojega Stvarnika.

28. Nov. 2013

1. “NE UBIJAJ”

»Clovesko Zivljenje je sveto, ker Ze od
vsega zacCetka vkljucCuje ‘stvariteljsko
boZje dejanje’ in ostane za zmeraj v
posebnem razmerju do svojega
Stvarnika, svojega edinega cilja (...);



nihce in v nobenih okolis¢inah si ne
sme prilastiti pravice, da bi
neposredno unicil nedolzno ¢lovesko
bitje« (Katekizem, 2258).

Clovek je nekaj edinstvenega: je
edina stvar na tem svetu, ki jo Bog
ljubi zaradi nje same.™ Namenjeno
mu je vecno spoznavati in ljubiti
Boga, in njegovo Zivljenje je sveto. Bil
je ustvarjen po bozji podobi in
slicnosti (prim. 1 Mz 1,26-27) in to je
koncéni temelj ¢lovekovega
dostojanstva ter zapovedi “ne ubijaj”.

Prva Mojzesova knjiga predstavlja
zlorabo Cloveskega Zivljenja kot
posledico izvirnega greha. Jahve
vedno nastopa kot varuh Zivljenja:
celo v Kajnovem primeru, potem ko
je ubil svojega brata Abela, kri svoje
krvi, kar je podoba vsakega umora.
Nihce ne sme vzeti pravicnosti v
svoje roke in nihce si ne sme
prilascati pravice, da razpolaga z



zivljenjem bliznjega (prim. 1 Mz
4,13-15).

Ta zapoved se nanasSa na CloveSka
bitja. Zakonito je, da uporabljamo
zivali za pridobivanje hrane, obleke
itd.: Bog jih je postavil na zemljo, da
bi bile na razpolago ¢loveku. To, da
jih ni primerno ubijati ali muciti
izhaja iz nereda, ki ga taksna dejanja
lahko povzrocijo v ¢lovekovih
strasteh, ali pa iz dolznosti
pravicnosti (Ce so last drugega)
(prim. Katekizem, 2417). Poleg tega
ne smemo pozabiti, da ¢lovek ni
“gospodar” stvarstva, temvec
upravitelj, in zato je obvezan
spostovati in skrbeti za naravo, ki jo
potrebuje za svoj lastni obstoj in
razvoj (prim. Katekizem, 2418).

2. POLNOST TE ZAPOVEDI

Zapoved o varovanju Cloveskega
Zivljenja »ima (...) najgloblji vidik v
zahtevi po spostovanju in ljubezni do



vsakega Cloveka in njegovega
Zivljenja.«”

Usmiljenje in odpuscanje sta nekaj
Bogu lastnega; in v Zivljenju bozjih
otrok mora ravno tako biti navzoce
usmiljenje, zaradi katerega se nam
Clovek v stiski iz srca zasmili: »Blagor
usmiljenim, kajti usmiljenje bodo
dosegli« (Mt 5,7)."

Treba se je tudi nauciti odpuscati
zalitve (prim. Mt 5,22). Kadar smo
delezni Zalitev, si je treba
prizadevati, da se ne razjezimo in ne
dopustimo, da bi srce prevzela jeza.
Se ve¢, v otenasu — molitvi, ki nam
jo je Jezus zapustil kot nedeljsko
molitev — Gospod svoje odpuscanje
— odpuscanje za Zalitve, ki smo jih
zagresSili — veZe na odpuscanje
tistim, ki so nas uzalili (prim. Mt
6,9-13; Lk 11,2-4). V tem boju nam
lahko pomaga naslednje:
kontemplacija trpljenja nasega
Gospoda, ki nam je odpustil in nas



odresil tako, da je z ljubeznijo in
potrpezljivostjo prenasal krivico;
uposStevanje tega, da kristjan nikogar
ne sme Steti za tujca ali sovraznika
(prim. Mt 5,44-45); misel na sodbo po
smrti, kjer bomo sojeni po ljubezni
do bliZnjega; spominjanje tega, da
mora Kkristjan zlo premagovati z
dobrim (prim. Rim 12,21); ter to, da v
zalitvah vidimo priloZnost za lastno
posvecenje.

3. SPOSTOVANJE CLOVESKEGA
ZIVLJENJA

Peta zapoved se glasi: ne ubijaj.
Prepoveduje tudi pretepati, raniti ali
povzrocati kakrsnokoli kriviéno
Skodo na telesu samemu sebi ali
bliZnjemu, pa naj bo to z lastnimi
dejanji ali s pomocjo drugih; pa tudi
Zaliti drugega s sramotilnimi
besedami ali mu Zeleti zlo. S to
zapovedjo je prav tako prepovedano
vzetl svoje lastno Zivljenje
(samomor).



3.1. Nameren uboj

»Peta boZja zapoved prepoveduje kot
nekaj zelo greSnega neposreden in
nameren uboj. Morilec in tisti, ki
radovoljno sodelujejo pri uboju, store
greh, ki vpije v nebo po mascevanju
(prim. 1 Mz 4,19)« (Katekizem, 2268).

[4]

Okroznica Evangelium vitae
(Evangelij Zivljenja) je na dokoncen in
nezmotljiv nacin formulirala
naslednje pravilo: »Z oblastjo, ki jo je
Kristus dal Petru in njegovim
naslednikom, v obcéestvu s skofi
katoliSke Cerkve, potrjujem, da je
neposreden in prostovoljen uboj
nedolZznega ¢lovesSkega bitja vedno
tezko nemoralen. Ta nauk, ki temelji
na nenapisanem zakonu, ki ga vsak
Clovek v luci razuma nahaja v svojem
srcu (prim. Rim 2,14-15), potrjuje
Sveto pismo, posreduje izrocilo
Cerkve in ga uci redno in vesoljno
cerkveno uciteljstvo.«® Tako je brez



izjeme teZko nemoralen tisti uboj, pri
katerem gre za namerno izbiro in
meri na nedolZno osebo. Zaradi tega
zakonita obramba in smrtna kazen
nista vkljuceni v to absolutno
formulacijo ter sta predmet
posebnega obravnavanja.

To, da je Zivljenje poloZeno v
Clovekove roke, vkljuCuje moc, da z
njim razpolaga, kar pomeni, da mora
znati z njim upravljati kot sodelavec
Boga. V tem nastopi zahteva po drzi
ljubezni in sluzZenja, ne pa
samovoljnega obvladovanja: gre za
oblast sluZenja, ki ni absolutna,
temvec je odsev edine in neskonc¢ne
boZje oblasti."”

3.2. Splav

»Clovesko Zivljenje je treba
spostovati in Scititi brezpogojno od
trenutka spocetja dalje« (Katekizem,
2270). Kakrsnokoli razlikovanje je
nedopustno, tudi tisto, ki se sklicuje
na razli¢ne faze razvoja zZivljenja. V



konfliktnih situacijah je odlocujoca
naravna pripadnost bioloski Cloveski
vrsti. S tem se biomedicinskemu
raziskovanju ne nalagajo nobene
drugacne omejitve od tistih, ki jih
CloveSko dostojanstvo doloca za
katerokoli drugo podrocje clovekove
dejavnosti.

»Neposreden,to je kot cilj ali kot
sredstvo hoten splav, [je] vedno
moralno tezak nered, kot premisljen
uboj nedolZnega ¢loveskega bitja.«™
Izraz kot cilj ali kot sredstvo obsega
oba nacina neposredne
prostovoljnosti: v tem primeru tisti,
ki to stori, hoCe zavestno ubijati, in
zaradi tega dejanje izvrsi.

»Nikakrsne okoliSCine, noben cilj in
noben zakon na svetu ne bo nikoli
mogel dejanje, ki je samo po sebi
nedovoljeno, napraviti zakonito, ker
nasprotuje bozjemu zakonu, ki je
napisan v srcu vsakega Cloveka,
spoznaven z razumoln, in ga razglasa



Cerkev.«” Spostovanje Zivljenja mora
biti priznano kot meja, ki je nobena
individualna ali drzavna aktivnost
ne sme prestopiti. Neodtujljiva
pravica vsake nedolZne ¢loveske
osebe do Zivljenja je temeljni element
civilne druzbe in njene zakonodaje ter
mora biti kot tak priznan in
spostovan tako s strani druzbe kot
tudi s strani politicne oblasti (prim.
Katekizem, 2273)."

Tako lahko trdimo, da »pravica do
izdajanja ukazov postavlja zahtevo
po duhovnem [moralnem] redu in
izhaja od Boga. Ce torej drzavni
voditelji sprejmejo kak zakon ali
izdajo kakrSenkoli predpis, ki je v
nasprotju s tem duhovnim redom in
posledi¢no nasprotuje bozji volji, v
tem primeru niti sprejet zakon niti
izdani predpis ne moreta drzavljana
vezati v vesti (...); Se vec, v takSni
situaciji se sama oblast popolnoma
razkroji in povzrocena je strasna
krivica.«""" Nadalje »taki zakoni ne



samo, da ne ustvarjajo nobene
obveznosti za vest, ampak nasprotno
sprozajo tezko in jasno obveznost
upreti se jim z razlogi vesti [z
ugovorom vesti].«"™

»Ker moramo zarodek vse od
spocCetja obravnavati kot osebo, ga
bomo morali braniti v njegovi
celovitosti, ga kolikor le mogoce
negovati in zdraviti kot vsako drugo
Clovesko bitje« (Katekizem, 2274).

3.3. Evtanazija

»Pod evtanazijo v strogem smislu je
treba razumeti dejanje ali njegovo
opustitev, ki po svoji naravi in
zavestno privede do smrti z
namenom, da se konca vsaka
bolecina (...). Je teZka krsitev boZjega
zakona, kadar gre za premisljen,
moralno nesprejemljiv uboj ¢loveske
osebe (...). TakSna praksa evtanazije
vsebuje, glede na okoliSCine,
hudobijo, ki je lastna samomoru ali
uboju.«™ Gre za eno izmed posledic,



skrajno nasprotnih dostojanstvu
¢lovesSke osebe, do katerih lahko
privede hedonizem in izguba
krS¢anskega smisla trpljenja.

»Prenehanje z dragimi, nevarnimi,
izrednimi ali s pricakovanimi
rezultati nesorazmernimi
medicinskimi postopki more biti
zakonito. To je odklonitev terapevtske
zagrizenosti. S tem odgovorni Clovek
noce zadati smrti; pac pa se sprejme
dejstvo, da je ne more

prepreciti« (Katekizem, 2278)."

Nasprotno pa, »tudi ¢e menimo, da je
smrt Cisto blizu, ni mogoce zakonito
prekiniti [obiajne] nege, ki jo vedno
dolgujemo bolniku« (Katekizem,
2279)."% Umetno hranjenje in
hidracija sta naCeloma del obicajne
nege, ki jo dolgujemo vsakemu
bolniku."®

3.4. Samomor



»Smo oskrbniki in ne lastniki
Zivljenja, ki nam ga je Bog zaupal. Ne
razpolagamo z njim« (Katekizem,
2280). »Samomor nasprotuje
Clovekovemu naravnemu nagnjenju,
da svoje Zivljenje ohranja in ga
vzdrzuje. Samomor je v hudem
nasprotju s pravi¢no ljubeznijo do
sebe. Prav tako zali ljubezen do
bliZznjega, ker krivi¢no pretrga vezi
solidarnosti z druzinsko, narodno in
Clovesko druzbo, glede katerih
ohranjamo obveznosti. Samomor
nasprotuje ljubezni do Zivega

Boga« (Katekizem, 2281).""

Izbrati raje lastno smrt zato, da bi
resili zivljenje drugega, ni samomor;
bolj kot to lahko predstavlja dejanje
skrajne ljubezni.

3.5. Zakonita obramba

Prepoved zadati smrt drugemu ne
odpravi pravice do tega, da se
krivicnemu napadalcu prepreci
povzrociti $kodo."™ Zakonita



obramba je lahko celo resna dolznost
za nekoga, ki je odgovoren za
Zivljenje drugega ali za skupni blagor
(prim. Katekizem, 2265).

3.6. Smrtna kazen

Zascita skupnega blagra druzbe
zahteva, da se napadalca spravi v
poloZzaj, v katerem ne bo mogel
povzrocati Skode. Zato lahko
zakonita oblast naloZi kazen,
sorazmerno s tezo prestopkov. Cilj
kazni je popraviti nered, ki je bil
povzrocen s prekrskom, ohraniti
javni red in varnost ljudi, ter
poboljSanje krivca (prim. Katekizem,
2266). »Za dosego teh ciljev morata
biti viSina in vrsta kazni pazljivo
odmerjeni in doloCeni. Ne sme priti
za krivca do skrajne mere, namrec
do smrtne kazni, razen v primerih
absolutne nujnosti, kadar namrec
obramba druzbe drugace ne bi bila
mozna (...). Danes so (...) taki primeri



zelo redki ali pa jih prakti¢no sploh
ni.<<[19]

4. SPOSTOVANJE CLOVEKOVEGA
DOSTOJANSTVA

4.1. Spostovanje do ¢lovekove
duse: pohujsanje

Kristjani smo obvezani, da si
prizadevamo za nadnaravno
zivljenje in zdravje duse bliznjega, ne
samo za telesno zdravije.

PohujSanje je ravno nasprotno: »Je
ravnanje ali vedenje, ki druge
napeljuje, naj delajo slabo. Tisti, ki
pohujSuje, naredi iz sebe skusSnjavca
svojega bliznjega. (...) PohujSanje
sestavlja veliko krivdo, Ce z dejanjem
ali opustitvijo drugega premisljeno
zapelje v veliko

pregreho« (Katekizem, 2284).
PohujSanje se lahko povzroci s
krivicnimi komentarji, s Sirjenjem
nemoralnih dogodkov, knjig in revij,



s sledenjem modnim trendom, ki so v
nasprotju s spodobnostjo, itd.

»PohujSanje dobi posebno tezo
zaradi avtoritete tistih, ki ga
povzrocijo, ali slabosti tistih, ki mu
podlezejo« (Katekizem, 2285): »Kdor
pohujsa enega od teh malih, ki vame
verujejo, bi bilo zanj bolje, da mu
obesijo mlinski kamen na vrat in se
potopi v globino morja« (Mt 18,6).%”

4.2. SpoStovanje telesnega zdravja

Spostovanje lastnega telesa je
zahteva ljubezni, kajti telo je tempelj
Svetega Duha (prim. 1Kor 6,19;
3,16sl.; 2Kor 6,16) in odgovorni smo
— kolikor je odvisno od nas —, da
skrbimo za zdravje telesa, ki je
sredstvo za sluZenje Bogu in ljudem.
Toda telesno Zivljenje ni absolutna
vrednota: krS¢anska morala
nasprotuje neopoganskemu
pojmovanju, ki Siri kult telesa in ki
lahko privede do sprevrzenosti



medcloveskih odnosov (prim.
Katekizem, 2289).

»Krepost zmernosti nas razpolozi za
to, da se izogibamo vsem
pretiravanjem, zlorabi jedi, alkohola,
tobaka in zdravil. Tisti, ki v stanju
pijanosti ali Cezmernem opoju
hitrosti ogrozajo varnost drugega ali
svojo lastno varnost na cestah, na
morju ali v zraku, si nakopljejo veliko
krivdo« (Katekizem, 2290).

Jemanje mamil je velik prekrSek
zaradi Skode, ki jo povzroca zdravju,
in zaradi bega pred odgovornostjo za
dejanja, ki so storjena pod njihovim
vplivom. Skrivna proizvodnja in
preprodajanje mamil sta prakticno
nemoralna (prim. Katekizem, 2291).

Znanstveno raziskovanje ne more
upraviciti dejanj, ki so sama po sebi v
nasprotju s clovekovim
dostojanstvom in z naravnim
zakonom (prim. Katekizem, 2295).
PrekrSek zoper to nacelo je umetna



oploditev in nadomestno
materinstvo ter uporaba zarodkov za
eksperimentalne namene.

4.3. Presajanje organov

Darovanje organov za presajanje je
zakonito in je lahko dejanje ljubezni,
Ce je popolnoma svobodno in
zastonjsko™, ter spostuje red
pravicnosti in ljubezni.

»Clovek lahko daruje samo to, kar
lahko pogresa brez resne nevarnosti
ali Skode za lastno Zivljenje ali
osebno identiteto, in to iz pravi¢nega
in sorazmernega razloga. Jasno je, da
se vitalni organi lahko darujejo samo
po smrti.«*

Potrebno je, da darovalec ali njegovi
zastopniki podajo svojo zavestno
privolitev (prim. Katekizem, 2296). To
darovanje, »ki je samo po sebi
dopustno, pa lahko postane
nedopustno, Ce krsi pravice in ¢ustva
tretjih oseb, ki so pristojne za zascito



trupla: na prvem mestu so to bliznji
sorodniki, lahko pa bi Slo tudi za
druge osebe zaradi javnih ali
zasebnih pravic.«*

4.4. SpoStovanje fizi¢ne svobode in
telesne celovitosti

Ugrabitve in jemanje ljudi za talce je
moralno nedopustno: gre za
ravnanje z osebami zgolj kot s
sredstvi za doseganje razli¢nih ciljev,
pri Cemer jim je krivicno odvzeta
svoboda. Prav tako sta velika
prekrska proti pravicnosti in ljubezni
terorizem in mucenje.

»Neposredno hotene amputacije
udov, pohabljenja ali sterilizacije
nedolznih oseb nasprotujejo
nravnemu zakonu, razen ce to
zahtevajo medicinske indikacije
strogo terapevtskega

reda« (Katekizem, 2297). Zato niso v
nasprotju z moralnim zakonom tista
dejanja, ki izhajajo iz potrebnih
terapevtskih dejavnostih v korist



telesa, obravnavanega v njegovi
celovitosti, in niso hotena niti kot cilj
niti kot sredstvo, temvec se prenasajo
in tolerirajo.

4.5. Spostovanje do mrtvih

»S telesi umrlih je treba ravnati s
spostljivostjo in ljubeznijo v veri in
upanju na vstajenje. Pokopavanje
mrtvih je eno telesnih del usmiljenja
(prim. Tob 1,16-18); to delo izkazuje
Cast bozjim otrokom, templjem
Svetega Duha« (Katekizem, 2300).
»Cerkev zelo priporoca, naj se ohrani
poboZna navada pokopavanja teles
rajnih, vendar ne prepoveduje
seziganja, razen Ce bi bilo izbrano iz
razlogov, ki so nasprotni
krsc¢anskemu nauku« (ZCP, kan.
1176).

5. OHRANJEVANJE MIRU

»Blagor tistim, ki delajo za mir, kajti
imenovani bodo boZzji sinovi« (Mt
5,8). Pri duhu bozZjega otrostva je



znacilno to, da so kristjani sejalci
miru in veselja.”** »Miru na zemlji ni
mogoce doseci brez zascCite dobrin
oseb, svobodne komunikacije med
ljudmi, spostovanja dostojanstva
oseb in ljudstev, vztrajnega
prakticiranja bratstva (...). Mir je delo
pravicnosti (prim. Iz 32,17) in sad
ljubezni« (Katekizem, 2304).

»Zaradi zla in Kkrivic, ki jih prinaSa
vsaka vojna, Cerkev vsakogar na vso
moc opominja, naj moli in dela za to,
da bi nas bozja dobrota osvobodila
prastare usuznjenosti vojni (prim. II.
vatikanski koncil, Konst. Gaudium et
spes, 81, 4)« (Katekizem, 2307).

Obstaja »zakonita obramba z vojasko
silo«. Toda »teza take odlocitve jo
podreja strogim pogojem nravne
legitimnosti« (Katekizem, 2309).%"

»Krivice, pretirane gospodarske ali
druzbene neenakosti, zavist,
nezaupanje in oholost, ki divjajo med
ljudmi in Jjudstvi, nenehno ogrozajo



mir in povzrocajo vojne. Vse, kar je
storjenega za premagovanje tega
nereda, prispeva h graditvi miru in k
izogibanju vojnam« (Katekizem,
2317).

»Ljubi svojo domovino. Domoljubje
je krsc¢anska krepost. Toda Ce se
domoljubje spremeni v
nacionalizem, ki vodi do
brezbriznosti, do preziranja — brez
krsc¢anske dobrote in pravi¢nosti —
do drugih ljudstev, do drugih
narodov, je to greh.«

Pau Agulles Simo
Osnovna literatura

Katekizem katoliske Cerkve,
2258-2330.

Sv. Janez Pavel II., Okr. Evangelium
vitae (Evangelij Zivljenja), 25. 3. 1995,
3. pog.

Priporoceno branje



L. Ciccone, La vita umana, Ares,
Milano 2000.

L. Melina, Corso di Bioetica. Il
Vangelo della Vita, Piemme, Casale
Monferrato 1996.

Copyright © www.si.opusdei.org

[1]Prim. II. vatikanski koncil, Konst.
Gaudium et spes, 24.

[2]Sv. Janez Pavel II., Okr.
Evangelium vitae, 25. 3. 1995, 41.

[3]»Dela usmiljenja so iz ljubezni
storjena dejanja, s katerimi svojemu
bliZnjemu pridemo na pomoc¢ v
njegovih telesnih in duhovnih
potrebah« (Katekizem, 2447).

[4]Ravno tako pravi, »da ne smemo
storiti niCesar z namenom, da bi
posredno izzvali smrt kake osebe.


https://opusdei.org/

Nravna postava zabranjuje, da bi
koga brez velikega razloga izpostavili
smrtni nevarnosti, prav tako da bi
odklonili pomoc osebi, ki je v
nevarnosti« (Katekizem, 2269).

[S]Sv. Janez Pavel II., Okr.
Evangelium vitae, 57.

[6]Prim. prav tam, 55-56.
[7]Prim. prav tam, 52.
[8]Prav tam, 62.

[9]Prav tam, 62. Splav je tako teZzak
zloCin, da Cerkev ta prekrSek kaznuje
s kanonic¢no kaznijo izobCenja latae
sententiae (prim. Katekizem, 2272).

[10]»Te Clovekove pravice niso
podrejene niti posameznikom niti
starSem, in tudi niso nekaj, kar bi
dovolila druzba ali drZava: pripadajo
Cloves$ki naravi in so nelocljivo
povezane s ¢lovesko osebo preko
stvariteljskega dejanja, ki ji je dal



izvor (...). Kadar nek pozitivni zakon
doloCenim ¢loveskim bitjem odrece
zaScCito, ki jim jo je civilni red dolZan
zagotoviti, takrat drZzava zanika
enakost vseh pred zakonom. Kadar
drZava ne uporablja svoje oblasti v
korist pravicam vsakega drzavljana,
Se zlasti najSibkejSega, se prelomi
sam temelj pravne

drZave« (Kongregacija za nauk vere,
Navodilo Donum vitae, 22. 2. 1987, 3).

»Koliko zloc¢inov je storjenih v imenu
pravice! — Ce bi sam prodajal oroZje
in bi ti nekdo placal ceno enega kosa,
da bi potem z njim ubil tvojo mater,
bi mu ga prodal? ... Mar ti ne bi zanj
placal toliko, kolikor je vreden? ...

— Profesor, novinar, politik,
diplomat: razmislite« (Sv.
JoZefmarija, Pot, 400).

[11]Sv. Janez XXIII., Okr. Pacem in
terris, 11. 4. 1963, 51.



[12]Sv. Janez Pavel II., Okr.
Evangelium vitae, 73.

[13]Sv. Janez Pavel II., Okr.
Evangelium vitae, 65.

[14]»Odlocitve mora napraviti
pacient, Ce je za to pristojen in
zmozen; Ce pa ne, tedaj tisti, ki imajo
za to pravico po zakonu, vedno
spostujocC pacientovo razumno voljo
in njegove zakonite

koristi« (Katekizem, 2278).

[15]»Uporaba analgetikov za
olajSanje bole¢in umirajocega more,
tudi z nevarnostjo skrajSanja
njegovih dni, biti nravno skladna s
Clovekovim dostojanstvom, Ce smrt
ni hotena niti kot cilj niti kot
sredstvo, marvecC samo predvidevana
in tolerirana kot neizogibna. LajSanje
bolecin sestavlja privilegirano
(prednostno) obliko nesebi¢ne
ljubezni. Zato jo moramo

podpirati« (Katekizem, 2279).



[16]Prim. Sv. Janez Pavel II., Discorso
ai partecipanti al Congresso
Internazionale su “I trattamenti di
sostegno vitale e lo stato vegetativo.
Progressi scientifici e dilemmi etici”,
20. 3. 2004, 4; prim. tudi Papeski svet
za pastoralo zdravstvenih delavcev,
Listina zdravstvenih delavcev, 120;
Kongregacija za verski nauk,
Responses to certain questions of the
United States Conference of Catholic
Bishops concerning artificial nutrition
and hydration, 1. 8. 2007.

[17]Vendar pa »nad vecnim
zveliCanjem oseb, ki so si vzele
Zivljenje, ne smemo obupati. Bog jim
more po poteh, ki jih samo on pozna,
dati priloZnost za zveli¢avno kesanje.
Cerkev moli za tiste, ki so si vzeli
Zivljenje« (Katekizem, 2283).

[18]»Ljubezen do samega sebe ostaja
temeljno nacelo nravnosti. Zakonito
je torej, Ce kdo stori, da drugi
spostujejo pravico do Zivljenja. Kdor



brani svoje Zivljenje ni kriv za uboj,
tudi Ce je prisiljen, da svojemu
napadalcu zada smrtni

udarec« (Katekizem, 2264; prim. Sv.
Janez Pavel II., Okr. Evangelium vitae,
55); v tem primeru uboj napadalca ni
neposredni cilj volje Cloveka, ki se
brani, temvec je moralni cilj v tem,
da odstrani bliznjo groznjo zoper
svoje lastno Zivljenje.

[19]Sv. Janez Pavel II., Okr.
Evangelium vitae, 56; prim.
Katekizem, 2267.

[20]»Tako postanejo krivi pohujsanja
tisti, ki postavljajo zakone ali taksne
druzbene strukture, ki vodijo k
propadanju nravi in kvarjenju
religioznega Zivljenja ali k “takim
druzbenim razmeram, ki
prostovoljno ali neprostovoljno
oteZujejo in prakticno onemogocajo
krs¢ansko ravnanje, ki se sklada z
zapovedmi” (Pij XII., Govor 1. junija
1941)« (Katekizem, 2286).



[21]Prim. Sv. Janez Pavel I1., Govor,
22.6.1991, 3; Katekizem, 2301.

[22]Prav tam, 4.

[23]Pij XII., Discorso all’Associazione
Italiana Donatori di Cornea, 14. 5.
1956.

[24]Prim. Sv. JoZefmarija, Jezus
prihaja mimo, 124.

[25]»HKkrati je potrebno:

— da bi bila Skoda, ki bi jo napadalec
prizadejal narodu ali skupnosti
narodov, trajna, velika in nedvomna;

— da so se vsa druga sredstva, da bi
temu napravili konec, izkazala kot
neizvedljiva ali neucinkovita;

— da se zdruzi vec resnih pogojev za
uspeh;

— da uporaba oroZja ne bo imela za
posledico hujSega zla in hujsih
neredov, kakor pa je zlo, ki naj bo



odvrnjeno. MoC€ modernih sredstev
razdejanja ima zelo veliko teZo pri
ocenjevanju tega pogoja.

Take so tradicionalne prvine, naStete
v nauku, ki se imenuje nauk o
“pravicni vojni”.

Ocenjevanje teh pogojev nravne
legitimnosti je stvar razumne
(prudencialne) presoje tistih, katerih
naloga je skrbeti za skupni

blagor« (Katekizem, 2309). Poleg tega
»obstaja moralna obveznost upreti se
poveljem, ki zapovedujejo

genocid« (Katekizem, 2313).

Tekma v oboroZevanju »ne odpravlja
vzrokov za vojno, ampak tvega, da se
vzpostavlja nevarnost, da se
zaostrijo. TroSenje bajnih bogastev
pri pripravljanju vedno novejSega
orozja preprecuje pomoc
siromaSnemu prebivalstvu. Taksno
troSenje preprecuje razvoj

ljudstev« (Katekizem, 2315). Tekma v
oboroZevanju »je neizmerna nesreca



za Clovestvo in zali reveZe do
neznosnosti« (II. vatikanski koncil,
Konst. Gaudium et spes, 81). Oblasti
imajo pravico in dolZznost, da
regulirajo proizvodnjo in trgovanje z
orozjem (prim. Katekizem, 2316).

[26]Sv. JoZefmarija, Brazda, 315;
prim. Sv. JoZefmarija, Kovacnica, 879;
Pot, 525.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-34-peta-bozja-zapoved/
(21. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/tema-34-peta-bozja-zapoved/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-34-peta-bozja-zapoved/

	TEMA 34. Peta božja zapoved

