
opusdei.org

TEMA 32. Druga in
tretja božja zapoved

Druga zapoved božje postave
naroča, naj spoštujemo
Gospodovo ime, tretja pa
zapoveduje posvečevati
praznike.

30. Nov. 2013

1. Druga zapoved

Druga zapoved božje postave se glasi:
Ne skruni božjega imena. Ta zapoved
»zahteva spoštovanje do
Gospodovega imena« (Katekizem,
2142) in zapoveduje, da je treba



božjemu imenu izkazovati češčenje.
Človek naj ga izgovarja samo z
namenom, »da bi ga poveličeval,
hvalil ali slavil« (Katekizem, 2143).

1.1. Božje ime

»Ime izraža bistvo, istovetnost osebe
in smisel njegovega življenja. Bog
ima ime. Bog ni brezimna
moč« (Katekizem, 203). Vendar pa
Boga ni mogoče zaobjeti s človeškimi
pojmi, niti ga ne more predstaviti
nobena ideja, niti ni imena, ki bi
moglo izčrpno izraziti bistvo Boga.
Bog je “Svet”, kar pomeni, da je
absolutno višji, da je nad vsako
ustvarjenino, da je presežen.

Da pa bi ga mogli klicati in se osebno
obračati k Njemu, se je kljub temu v
stari zavezi »postopoma in pod
različnimi imeni razodeval svojemu
ljudstvu« (Katekizem, 204). Ime, ki ga
je razodel Mojzesu, kaže na to, da je
Bog po svojem bistvu Bivajoče. »Bog
mu je rekel: ‘Jaz sem, ki sem.’ In nato



je rekel: ‘Tako reci Izraelovim
sinovom: ›Jaz sem‹ [Yahve: ‘On je’]
me je poslal k vam.’ (…) To je moje
ime na veke« (1 Mz 3,14-15); prim. 
Katekizem, 213). Iz spoštovanja do
svetosti Boga izraelsko ljudstvo tega
imena ni izgovarjalo, temveč ga je
nadomestilo z nazivom
“Gospod” (“Adonai” po hebrejsko;
“Kyrios” po grško) (prim. Katekizem,
209). Druga imena za Boga v Stari
zavezi so: “Elohim”, izraz, ki je
majestetična množina polnosti ali
veličastva; “El-Saddai”, kar pomeni
močan, vsemogočen.

V Novi zavezi Bog razodene skrivnost
svojega notranjega trinitaričnega
življenja: en sam Bog v treh osebah,
ki so Oče, Sin in Sveti Duh. Jezus
Kristus nas uči Boga klicati “Oče” (Mt
6,9): “Abba”, kar je domači izraz za
očeta v hebrejščini (prim. Rim 8,15).
Bog je Oče Jezusa Kristusa in naš Oče,
vendar ne na isti način, kajti On je
edinorojeni Sin, mi pa smo



posinovljeni otroci. Smo pa resnično
njegovi otroci (prim. 1 Jn 3,1), bratje
Jezusa Kristusa (Rim 8,29), ker je bil v
naša srca poslan Sveti Duh in smo
deležni božje narave (prim. Gal 4,6; 2
Pt 1,4). Smo božji otroci v Kristusu.
Zaradi tega se lahko obračamo k
Bogu tako, da ga po resnici kličemo
“Oče”, kakor svetuje sv. Jožefmarija:
»Bog je Oče, poln nežnosti in
neskončne ljubezni. Kliči ga “Oče”
večkrat na dan in reci mu — na
samem, v svojem srcu — da ga imaš
rad, da ga častiš: da čutiš ponos in
moč, ker si njegov otrok.«[1]

1.2. Češčenje božjega imena

V očenašu molimo: “Posvečeno bodi
tvoje ime.” Izraz “posvečevati” je
treba tukaj razumeti »v cenitvenem
pomenu: priznavati ga kot svetega,
ravnati sveto« (Katekizem, 2807). To
je to, kar počnemo, kadar Boga
častimo, slavimo ali se mu
zahvaljujemo. Toda besede



“posvečeno bodi tvoje ime” so tudi
ena izmed prošenj očenaša: ko jih
izgovarjamo, s tem prosimo, da bi
bilo njegovo ime posvečevano po
nas, se pravi, da bi mu s svojim
življenjem dajali slavo in da bi ga
tudi drugi slavili (prim. Mt 5,16).
»Neločljivo je odvisno od našega
življenja in od naše molitve, ali se
njegovo ime posvečuje med
narodi« (Katekizem, 2814).

Spoštovanje do božjega imena
zahteva tudi spoštovanje do imena
presvete Device Marije, svetnikov in
svetih stvari, v katerih je Bog na tak
ali drugačen način navzoč, še zlasti
svete evharistije, ki je resnična
Navzočnost Jezusa Kristusa, druge
osebe Svete Trojice med ljudmi.

Druga zapoved prepoveduje vsako
neprimerno rabo božjega imena
(prim. Katekizem, 2146), še zlasti pa 
bogokletje, ki je v tem, »da zoper
Boga — notranje ali zunanje —



izrečemo besede sovraštva, očitanja,
izzivanja (…). Bogokletno je tudi, če
se kdo zateka k božjemu imenu zato,
da prikriva svoje zločinske
dejavnosti, spravlja ljudstva v
sužnost, jih muči ali mori. (…)
[Bogokletje je] samo po sebi velik
greh« (Katekizem, 2148).

Prepoveduje tudi krivo prisego
(prim. Katekizem, 2150). Prisegati
pomeni jemati Boga za pričo tega,
kar trdimo (na primer, kot jamstvo
neke obljube ali pričanja; kot
preizkus nedolžnosti po krivem
obtožene ali osumljene osebe; ali pa
za končanje spora ali prerekanja
itd.). V nekaterih okoliščinah je
priseganje dopustno, če je opravljeno
v resnicoljubnosti in pravičnosti, ter
če je to potrebno, kot je lahko v
primeru sojenja na sodišču ali ob
nastopu kakšne funkcije (prim. 
Katekizem, 2154). Sicer pa nas
Gospod uči, naj ne prisegamo: »Vaš



govor naj bo da, da, ne, ne« (Mt 5,37;
prim. Jak 5,12; Katekizem, 2153).

1.3. Kristjanovo ime

»Človek je na zemlji edina stvar,
katero je Bog hotel zaradi nje
same.«[2] Ni “nekaj” ampak “nekdo”,
je oseba. »Samo on je poklican, da bi
bil po spoznanju in ljubezni deležen
božjega življenja. Za ta namen (cilj)
je bil ustvarjen, in to je temeljni
razlog za njegovo
dostojanstvo« (Katekizem, 356). Ko
pri krstu postane božji otrok, prejme
ime, ki predstavlja njegovo
neponovljivo edinstvenost pred
Bogom in pred drugimi (prim. 
Katekizem, 2156, 2158). Krstiti
pomeni tudi “pokristjaniti”: kristjan,
sledilec Jezusa Kristusa, je lastno ime
vsakega krščenca, ki je poklican k
poistovetenju z Gospodom: »V
Antiohiji so učence [ki so se
spreobračali v imenu Jezusa Kristusa
po delovanju Svetega Duha] najprej



začeli imenovati kristjane« (Apd
11,26).

Bog vsakogar kliče po njegovem
imenu (prim. 1 Sam 3,4-10; Iz 43,1; Jn
10,3; Apd 9,4). Vsakega ljubi osebno.
Jezus Kristus, pravi sv. Pavel, »me je
vzljubil in daroval zame sam
sebe« (Gal 2,20). Od vsakogar
pričakuje odgovor ljubezni: »Ljubi
Gospoda, svojega Boga, iz vsega srca,
iz vse duše, z vsem mišljenjem in z
vso močjo« (Mr 12,30). Nihče ne more
tega odgovora ljubezni do Boga
izvršiti namesto nas. Sveti
Jožefmarija nas spodbuja, naj
umirjeno premišljujemo »tisto božje
oznanilo, ki dušo navdaja z
nemirom, obenem pa je sladko kakor
med s satovja: Redemi te, et vocavi te
nomine tuo: meus es tu (Iz 43,1);
odkupil sem te in te poklical po
imenu: moj si! Ne kradimo Bogu tega,
kar je njegovo. Bogu, ki nas je ljubil
do te mere, da je umrl za nas, ki nas
je izvolil pred vso večnostjo, pred



stvarjenjem sveta, da bi bili sveti
pred njegovim obličjem (prim. Ef
1,4).«[3]

2. Tretja zapoved

Tretja zapoved dekaloga je: Posvečuj
Gospodov dan. Zapoveduje češčenje
Boga z obrednimi dejanji ob nedeljah
in drugih praznikih.

2.1. Nedelja ali Gospodov dan

Sveto pismo pripoveduje o stvarjenju
v šestih “dneh”. Na koncu je Bog
»videl vse, kar je naredil, in glej, bilo
je zelo dobro (…). In Bog je
blagoslovil sedmi dan in ga posvetil,
kajti ta dan je počival od vsega
svojega dela, ki ga je storil, ko je
ustvarjal« (1 Mz 1,31.2,3). V stari
zavezi je Bog določil, naj bo sedmi
dan tedna svet, naj bo to dan, ki je
ločen in drugačen od drugih. Tudi
človek, ki je poklican k sodelovanju
pri božji stvariteljski moči, tako da s
svojim delom svet izpopolnjuje, mora



sedmi dan prenehati z delom ter ta
dan posvetiti bogočastju in počitku.

Pred Kristusovim prihodom je bil
sedmi dan sobota. V novi zavezi je
“Dies Domini”, Gospodov dan,
nedelja, ker je to dan Gospodovega
vstajenja. Sobota je predstavljala
konec stvarjenja; nedelja predstavlja
začetek “novega stvarstva”, ki se je
zgodil z vstajenjem Jezusa Kristusa
(prim. Katekizem, 2174).

2.2. Udeležba pri sveti maši ob
nedeljah

Ker je evharistična daritev “vir” in
“vrhunec” življenja Cerkve[4], se
nedelja posvečuje predvsem z
udeležbo pri sveti maši. Cerkev
natančneje določa tretjo zapoved
dekaloga z naslednjim predpisom: »V
nedeljo in na druge zapovedane
praznike so verniki dolžni udeležiti
se maše« (ZCP, kan. 1247; Katekizem,
2180). Poleg nedelje so glavni
zapovedani prazniki tudi: »dan



rojstva našega Gospoda Jezusa
Kristusa, razglašenja, vnebohoda, sv.
Rešnjega telesa in sv. Rešnje krvi,
Marije, svete božje matere, njenega
brezmadežnega spočetja in
vnebovzetja, sv. Jožefa, svetih
apostolov Petra in Pavla in vseh
svetih« (ZCP, kan. 1246; Katekizem,
2177). »Zapovedi, udeležiti se maše,
zadosti, kdor je navzoč pri maši, ki se
opravi kjerkoli po katoliškem obredu
na sam praznični dan ali zvečer
prejšnjega dne« (ZCP, kan. 1248; 
Katekizem, 2180).

»Verniki [so] dolžni na zapovedane
dneve udeležiti se evharistije, razen
če jih od tega opravičuje resen vzrok
(na primer bolezen, oskrbovanje
dojenčkov) ali jim da spregled njihov
dušni pastir (prim. ZCP kan. 1245).
Tisti, ki premišljeno opustijo to
obveznost, storijo velik
greh« (Katekizem, 2181).

2.3. Nedelja, dan počitka



»Kakor je Bog “sedmi dan počival po
vsem svojem delu, ki ga je naredil” (1
Mz 2,2), tako dajeta človekovemu
življenju ritem delo in počitek.
Ustanova Gospodovega dneva
prispeva k temu, da vsi uživajo čas
počitka in prostega časa, ki jim
omogoča, da gojijo družinsko,
kulturno, socialno in religiozno
življenje« (Katekizem, 2184). Ob
nedeljah in drugih zapovedanih
praznikih so se verniki dolžni
vzdržati »tistih del in opravil, ki
ovirajo dolžno bogočastje, veselje, ki
je lastno Gospodovemu dnevu, in
potreben duševni in telesni
počitek« (ZCP, kan. 1247). Gre za
resno obveznost, kakršna je tudi
dolžnost posvečevati praznike. Kljub
temu pa nedeljski počitek lahko
preneha biti obveznost v primeru
višje dolžnosti, zaradi dolžnosti
pravičnosti ali ljubezni.

»V spoštovanju do verske svobode in
do skupnega blagra vseh si morajo



kristjani prizadevati, da bodo nedelje
in prazniki Cerkve po zakonu
priznani kot dela prosti dnevi. Vsem
morajo dajati javen zgled molitve,
spoštovanja in veselja; in braniti
morajo svoja izročila kot dragocen
prispevek k duhovnemu življenju
človeške družbe« (Katekizem, 2188).
»Vsak kristjan se mora izogibati
temu, da bi bližnjemu po
nepotrebnem nalagal to, kar bi mu
preprečevalo spoštovati Gospodov
dan« (Katekizem, 2187).

2.4. Javno bogočastje in civilna
pravica do verske svobode

Trenutno je v nekaterih državah
precej razširjena določena
“laicistična” miselnost, ki smatra, da
je religija zasebna zadeva, ki se ne bi
smela izražati na javen in družben
način. V nasprotju s tem pa krščanski
nauk uči, da človek mora imeti
možnost »svobodno zasebno in javno
izpovedovati religijo.«[5] Naravni



moralni zakon, zapisan v človeško
srce, dejansko naroča človeku, da
»Bogu izkazuje zunanje, vidno, javno
in redno češčenje«[6] (prim. 
Katekizem, 2176). Bogočastje je
vsekakor na prvem mestu notranje
dejanje; vendar mora biti
omogočeno, da se izrazi navzven,
kajti človekov duh ima potrebo, da
»uporablja materialne stvari kot
znamenja, po katerih je spodbujen k
tistim notranjim dejanjem, ki ga
združujejo z Bogom.«[7]

Zagotovljena mora biti možnost, da
se vera izpoveduje ne samo navzven,
ampak tudi družbeno, se pravi
skupaj z drugimi, kajti »človekova
družbena narava sama zahteva (…),
da svojo vernost izpoveduje tudi na
občestven način.«[8] Družbena
razsežnost človeka zahteva, da se
lahko bogočastje tudi družbeno
izraža. »Krivica se torej zgodi
človeški osebi (…), če kdo človeku
odreka svobodno izvrševanje



vernosti v družbi, da je le pri tem
zagotovljen pravičen javni red. (…)
Svetna oblast, katere bistveni namen
je skrbeti za skupno časno blaginjo,
mora torej versko življenje
državljanov priznavati in ga
podpirati.«[9]

Obstaja družbena in civilna pravica
do svobode v verskih zadevah, kar
pomeni, da družba in država ne
smeta preprečevati, da bi vsakdo na
tem področju ravnal tako, kot mu
narekuje vest, tako zasebno kot
javno, če le pri tem spoštuje pravične
omejitve, ki izhajajo iz zahtev
skupnega blagra, kot je javni red in
javna morala[10] (prim. Katekizem,
2109). Vsak človek je v vesti obvezan
iskati pravo vero in se je držati; pri
tem iskanju je lahko deležen pomoči
drugih — še več, krščanski verniki
imajo dolžnost nuditi to pomoč v
obliki apostolata —, nikogar pa se ne
sme siliti in tudi ne ovirati. Pritrditev
veri mora vedno biti svobodna,



ravno tako kot njeno izvrševanje
(prim. Katekizem, 2104-2106).

»Kot krščanski državljan imaš to
nalogo: prispevati, da bi Kristusova
ljubezen in svoboda vodili vsa
področja modernega življenja:
kulturo in gospodarstvo, delo in
počitek, družinsko življenje in
družbeno sožitje.«[11]

Javier López

Osnovna literatura

Druga zapoved: Katekizem katoliške
Cerkve, 203-213; 2142-2195.

Tretja zapoved: Katekizem katoliške
Cerkve, 2168-2188; sv. Janez Pavel II.,
Apost. pismo Dies Domini, 31. 5. 1998.

Benedikt XVI. — Joseph Ratzinger, 
Jezus iz Nazareta (pog. 5, 2).

Priporočeno branje



Sv. Jožefmarija, Homilija Osebni
odnos z Bogom, v Božji prijatelji,
142-153.

Copyright © www.si.opusdei.org

[1]Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji,
150.

[2]II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et spes, 24.

[3]Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji,
312.

[4]II. vatikanski koncil, Konst. 
Sacrosanctum Concilium, 10.

[5]II. vatikanski koncil, Izjava 
Dignitatis humanae, 15; Katekizem,
2137.

[6]Sv. Tomaž Akvinski, Summa
Theologiae, II-II, q. 122, a. 4, c.

https://opusdei.org/


[7]Sv. Tomaž Akvinski, Summa
Theologiae, II-II, q. 81, a. 7, c.

[8]II. vatikanski koncil, Izjava 
Dignitatis humanae, 3.

[9]Prav tam.

[10]Prim prav tam, 7.

[11]Sv. Jožefmarija, Brazda, 302.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/tema-32-druga-in-tretja-
bozja-zapoved/ (13. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/tema-32-druga-in-tretja-bozja-zapoved/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-32-druga-in-tretja-bozja-zapoved/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-32-druga-in-tretja-bozja-zapoved/

	TEMA 32. Druga in tretja božja zapoved

