
opusdei.org

TEMA 31. Dekalog.
Prva božja zapoved

Jezus Kristus je učil, da je za
zveličanje potrebno izpolnjevati
zapovedi, ki izražajo bistvo
naravnega moralnega zakona.
Prva zapoved je dvojna:
ljubezen do Boga in ljubezen do
bližnjega zaradi ljubezni do
Boga.

1. Dec. 2013

1. Deset božjih zapovedi ali
dekalog



Naš Gospod Jezus Kristus je učil, da je
za zveličanje treba izpolnjevati
zapovedi. Ko ga neki mladenič
vpraša: »Učitelj, kaj naj dobrega
storim, da prejmem večno
življenje?« (Mt 19,16), mu On
odgovori: »Če hočeš priti v življenje,
se dŕži zapovedi!« (Mt 19,17). Nato
navede nekatere zapovedi v zvezi z
ljubeznijo do bližnjega: »Ne ubijaj!
Ne prešuštvuj! Ne kradi! Ne pričaj po
krivem! Spoštuj očeta in mater!« (Mt
19,18-19). Te zapovedi, skupaj z
zapovedmi o ljubezni do Boga, ki jih
Gospod omenja na nekem drugem
mestu, sestavljajo deset zapovedi
božje postave (prim. 2 Mz 20,1-17; 
Katekizem, 2052). »Prve tri se
nanašajo bolj na ljubezen do Boga,
ostalih sedem na ljubezen do
bližnjega« (Katekizem, 2067).

Desetere zapovedi izražajo bistvo
naravnega moralnega zakona (prim. 
Katekizem, 1955). To je zakon, ki je
zapisan v človekovo srce, čigar



spoznanje je zasenčeno zaradi
posledic izvirnega greha in kasnejših
osebnih grehov. Bog je hotel razodeti
nekaj »religioznih in nravnih resnic,
ki same po sebi niso nedostopne
razumu« (Katekizem, 38), da bi jih vsi
mogli spoznati na popoln iz zanesljiv
način (prim. Katekizem, 37-38). Ta
zakon je najprej razodel v stari
zavezi, nato pa v polnosti po Jezusu
Kristusu (prim. Katekizem,
2053-2054). Cerkev varuje razodetje
in o njem uči vse ljudi (prim. 
Katekizem, 2071).

Nekatere zapovedi določajo to, kar je
treba storiti (npr. posvečevati
praznike); druge pokažejo na tisto,
česar ni dopustno delati (npr. ubiti
nedolžnega). Slednje označujejo
nekatera dejanja, ki so notranje zla
zaradi njihovega moralnega
predmeta samega, neodvisno od tega,
kakšni so motivi ali nadaljnji nameni
storilca teh dejanj in kakšne so
okoliščine, ki to dejanje spremljajo.[1]



»Jezus pokaže, da zapovedi ne
smemo razumeti kot najmanjšo mejo,
ki je ni dovoljeno prekoračiti, marveč
kot cesto, ki je odprta za nravno in
duhovno pot takšne popolnosti,
katere duša je ljubezen (prim. Kol
3,14).«[2] Na primer, zapoved “ne
ubijaj” vsebuje ne le klic k
spoštovanju življenja bližnjega,
temveč k spodbujanju tega, da se ta
razvija in bogati kot oseba. Ne gre za
prepovedi, ki omejujejo svobodo; to
so luči, ki kažejo pot dobrega in
sreče, tako da človeka osvobajajo
moralne zmote.

2. Prva zapoved

Prva zapoved je dvojna: ljubezen do
Boga in ljubezen do bližnjega zaradi
ljubezni do Boga. »Učitelj, katera je
največja zapoved v postavi? Rekel
mu je: Ljubi Gospoda, svojega Boga, z
vsem srcem, z vso dušo in z vsem
mišljenjem. To je največja in prva
zapoved. Druga pa je njej podobna:



Ljubi svojega bližnjega kakor samega
sebe. Na teh dveh zapovedih stoji vsa
postava in preroki« (Mt 22,36-40).

Ta drža se imenuje ljubezen. Z isto
besedo označujemo tudi teologalno
krepost, katere dej je ljubezen do
Boga in do drugih zaradi Boga.
Ljubezen je dar, ki ga vlije Sveti Duh
tistim, ki postanejo posinovljeni božji
otroci (prim. Rim 5,5). Ljubezen mora
v teku življenja na tem svetu rasti po
delovanju Svetega Duha in z našim
sodelovanjem: rasti v svetosti
pomeni rasti v ljubezni. Svetost ni nič
drugega kot polnost božjega otroštva
in ljubezni. Lahko se tudi zmanjša
zaradi majhnega greha oz. se v
primeru velikega greha celo izgubi. V
ljubezni vlada red: Bog, drugi (zaradi
ljubezni do Boga) in človek sam
(zaradi ljubezni do Boga).

Ljubezen do Boga

Ljubiti Boga kot njegovi otroci
pomeni:



a) Izbrati Njega kot poslednji cilj
vsega, kar delamo. V vsem ravnati iz
ljubezni do Njega in za njegovo slavo:
»Najsi torej jeste ali pijete ali delate
kaj drugega, vse delajte v božjo
slavo« (1 Kor 10,31). »Deo omnis
gloria. — Bogu vsa slava.«[3] Ne sme
biti nobenega cilja, ki bi bil višji od
tega. Nobene ljubezni ne smemo
postaviti nad ljubezen do Boga:
»Kdor ima rajši očeta ali mater kakor
mene, ni mene vreden; in kdor ima
rajši sina ali hčer kakor mene, ni
mene vreden« (Mt 10,37). »Ni druge
ljubezni, kot je Ljubezen!«[4] — Ni
mogoča resnična ljubezen, ki bi
izključevala ali zapostavljala
ljubezen do Boga.

b) Izpolnjevati božjo voljo z dejanji:
»Ne pojde v nebeško kraljestvo vsak,
kdor mi pravi: Gospod, Gospod,
ampak kdor uresničuje voljo mojega
Očeta, ki je v nebesih« (Mt 7,21).
Božja volja je to, da smo sveti (prim.
1 Tes 4,3), da sledimo Kristusu (prim. 



Mt 17,5), tako da izpolnjujemo
njegove zapovedi (prim. Jn 14,21). »Si
zares želiš biti svetnik? — Izpolnjuj
majhne dolžnosti vsakega trenutka.
Stori, kar moraš storiti, in bodi v tem,
kar delaš.«[5] Tako, da božjo voljo
izvršujemo tudi, ko zahteva žrtev:
»ne moja volja, ampak tvoja naj se
zgodi« (Lk 22,42).

c) Se ustrezno odzvati na njegovo
ljubezen do nas. On nas je prvi
vzljubil, nas ustvaril kot svobodna
bitja in nas napravil za svoje otroke
(prim. 1 Jn 4,19). Greh je zavračanje
božje ljubezni (prim. Katekizem,
2094), toda On vedno odpušča, vedno
se nam izroča. »Ljubezen je v tem —
ne v tem, da bi bili mi vzljubili Boga.
On nas je vzljubil in poslal svojega
Sina v spravno daritev za naše
grehe« (1 Jn 4,10; prim. Jn 3,16).
»Vzljubil me je in daroval zame sam
sebe« (prim. Gal 2,20). »Odgovor na
tako veliko ljubezen zahteva od nas
popolno predanost telesa in duše.«[6]



To ni čustvo temveč odločenost volje,
ki jo lahko spremlja afektivnost ali pa
ne.

Ljubezen do Boga človeka vodi k
iskanju osebnega stika z Njim. Ta stik
je molitev, ki spet privede do
krepitve ljubezni. Lahko se izraža v
različnih oblikah[7]:

a) »Češčenje (adoracija) je prvo
stališče, prvo razpoloženje človeka,
ki pred svojim Stvarnikom priznava,
da je od njega ustvarjen« (Katekizem,
2628). To je najosnovnejša drža
bogovdanosti (prim. Katekizem,
2095). »Gospoda, svojega Boga, môli
in njemu samemu služi!« (Mt 4,10).
Češčenje Boga človeka osvobaja
različnih oblik malikovanja, ki vodijo
v suženjstvo. »Naj bo tvoja molitev
vedno iskreno in resnično dejanje
bogočastja.«[8]

b) Zahvaljevanje (prim. Katekizem,
2638), kajti vse, kar smo in imamo,
smo prejeli od Njega, da bi mu



izkazovali slavo: »Kaj imaš, česar bi
ne prejel? Če pa si prejel, kaj bi se
ponašal, kakor bi ne prejel?« (1 Kor
4,7).

c) Prošnja, ki je lahko dveh vrst:
prošnja za odpuščanje za to, kar nas
ločuje od Boga (greh) in prošnja za
pomoč, zase ali za druge, pa tudi za
Cerkev in za vse človeštvo. Ti dve
obliki prošnje sta izraženi tudi v
očenašu: “… daj nam danes naš
vsakdanji kruh, odpusti nam naše
dolgé …” Kristjanova prošnja je
navdana z gotovostjo, kajti »odrešeni
smo bili (…) v upanju« (Rim 8,24) in
to je sinovska prošnja po Jezusu
Kristusu: »Če boste kaj prosili Očeta v
mojem imenu, vam bo dal« (Jn 16,23;
prim. 1 Jn 5,14-15).

Ljubezen se pokaže tudi z žrtvijo, ki
je neločljiva od molitve: »Molitev
pridobi svojo ceno z žrtvijo.«[9] Žrtev
je daritev čutnega dobrega Bogu,
njemu v čast, kot izraz notranje



izročitve človekove lastne volje, se
pravi, pokorščine do Boga. Kristus
nas je odrešil z daritvijo na križu, ki
dokazuje njegovo popolno
pokorščino vse do smrti (prim. Flp
2,8). Kristjani lahko kot Kristusovi
udje soodrešujemo z Njim, tako da
naše daritve združimo z njegovo pri
sveti maši (prim. Katekizem, 2100).

Molitev in daritev sta del češčenja
Boga. Le-to imenujemo z besedo 
latría ali adoracija, s čimer ga
razlikujemo od češčenja angelov in
svetnikov, ki mu rečemo dulía, in od
češčenja, ki ga namenjamo Devici
Mariji in se imenuje hiperdulía (prim.
Katekizem, 971). Najodličnejše
dejanje češčenja je sveta maša, ki je
uresničenje nebeške liturgije.
Ljubezen do Boga se mora izražati v
dostojnosti češčenja: spoštovanje
cerkvenih predpisov, “lepo vedênje
pri pobožnosti”[10], nega in čistoča
liturgičnih predmetov. »Tista ženska,
ki je v Betaniji v hiši gobavca Simona



z dišečim oljem mazilila Učiteljevo
glavo, nas spominja na obvezo
velikodušnosti v čaščenju Boga. —
Vse razkošje, veličastnost in lepota se
mi zdijo še premalo.«[11]

3. Vera in upanje v Boga

Vera, upanje in ljubezen so tri
“teologalne” kreposti (ki so
usmerjene v Boga). Največja je
ljubezen (prim. 1 Kor 13,13), ki daje
nadnaravni “lik” in “življenje” veri in
upanju (podobno kot duša daje
življenje telesu). Toda ljubezen na
tem svetu predpostavlja vero, kajti
Boga lahko ljubi samo, kdor ga
pozna; predpostavlja tudi upanje,
kajti Boga lahko ljubi samo, kdor
svojo željo po sreči polaga v
zedinjenje z Njim.

Vera je božji dar, luč v našem umu, ki
nam omogoča spoznavati od Boga
razodeto resnico in ji pritrditi. To
pomeni dve stvari: verjeti to, kar je
Bog razodel (skrivnost o Sveti Trojici



in vse člene “Veroizpovedi”) ter
verjeti Bogu samemu, ki je to razodel
(zaupati vanj). Ni in ne more biti
nasprotovanja med vero in
razumom.

Doktrinalno izobraževanje je
pomembno za doseganje trdne vere
in zaradi tega tudi za vzdrževanje
ljubezni do Boga in do drugih zaradi
Boga: za svetost in za apostolat. 
Življenje vere je življenje, ki se opira
na vero in se dosledno ravna po njej.

Tudi upanje je dar od Boga, ki vodi k
želji po zedinjenju z Njim, kar je naša
sreča, pri čemer zaupamo, da nam bo
dal zmožnost in sredstva, da jo
dosežemo (prim. Katekizem, 2090).

Kristjani moramo biti veseli v upanju
(prim. Rim 12,12), kajti če smo zvesti,
nas čaka sreča v nebesih: gledanje
Boga »iz obličja v obličje« (1 Kor
13,12), blaženo gledanje. »Če smo
otroci, smo tudi dediči: dediči pri
Bogu, sodediči pa s Kristusom, če le



trpimo z njim, da bomo z njim tudi
poveličani« (Rim 8,17). Krščansko
življenje na tem svetu je pot sreče,
ker že sedaj po milosti imamo
predujem tiste zedinjenosti s
presveto Trojico, toda to je sreča, ki
vključuje trpljenje, križ. Upanje daje
človeku zavedanje, da se splača (!):
»Splača se zastaviti célo življenje!
Delati in trpeti iz ljubezni za
uresničenje božjih načrtov, za
soodrešenje.«[12]

Grehi proti prvi božji zapovedi so
grehi proti teologalnim krepostim:

a) Proti veri: ateizem, agnosticizem,
verska brezbrižnost, krivoverstvo,
apostazija (odpadništvo), shizma
(razkolništvo) itd. (prim. Katekizem,
2089). V nasprotju s prvo zapovedjo
je tudi postavljanje lastne vere v
nevarnost, bodisi z branjem veri ali
morali nasprotnih knjig brez
utemeljenega razloga in brez
zadostne izobraženosti, bodisi z



opuščanjem drugih sredstev za njeno
obvarovanje.

b) Proti upanju: obupanost glede
človekovega osebnega zveličanja
(prim. Katekizem, 2091) in, kot temu
skrajno nasprotje, predrzno
zaupanje, da bo božje usmiljenje
odpustilo grehe brez spreobrnjenja
in kesanja ali brez potrebe po
zakramentu spovedi (prim. 
Katekizem, 2092). Tej kreposti
nasprotuje tudi polaganje poslednje
sreče v nekaj, kar je zunaj Boga.

c) Proti ljubezni: vsak greh je proti
ljubezni. Direktno pa ji nasprotuje
zavračanje Boga in tudi mlačnost: ko
ga človek noče ljubiti z vsem srcem.
V nasprotju z bogočastjem je
bogoskrunstvo, simonija,
vraževerstvo, magija itd. ter
satanizem (prim. Katekizem,
2111-2128).

4. Ljubezen do drugih zaradi
ljubezni do Boga



Ljubezen do Boga mora vključevati
ljubezen do tistih, ki jih Bog ljubi. »Če
kdo pravi: Ljubim Boga, pa sovraži
svojega brata, je lažnivec. Kdor
namreč ne ljubi svojega brata, ki ga
je videl, ne more ljubiti Boga,
katerega ni videl. In od njega imamo
to zapoved: Tisti, ki ljubi Boga, naj
ljubi tudi svojega brata« (1Jn 4,19-21).
Ni mogoče ljubiti Boga, ne da bi
ljubili vse ljudi, ki jih je On ustvaril
po svoji podobi in sličnosti ter so po
nadnaravni milosti poklicani, da so
njegovi otroci (prim. Katekizem,
2069).

»Do božjih otrok se moramo obnašati
kot božji otroci«[13], kar pomeni, da je
treba:

a) ravnati kot božji otrok, kot drugi
Kristus. Ljubezen do drugih ima za
pravilo Kristusovo ljubezen: »Novo
zapoved vam dam, da se ljubite med
seboj! Kakor sem vas jaz ljubil, tako
se tudi vi ljubite med seboj! Po tem



bodo vsi spoznali, da ste moji
učenci« (Jn 13,34-35). Sveti Duh je bil
poslan v naša srca, da bi mogli ljubiti
kot božji otroci s Kristusovo
ljubeznijo (prim. Rim 5,5). »Dati
življenje za druge. Le tako živimo
njegovo življenje in postanemo eno z
Jezusom Kristusom.«[14]

b) v drugih videti božje otroke,
Kristusa: »Karkoli ste storili enemu
od teh mojih najmanjših bratov, ste
meni storili« (Mt 25,40). Jim želeti
njihovo resnično dobro, to, kar hoče
Bog: da bi bili sveti in zato tudi
srečni. Prvi način za izražanje
ljubezni je apostolat. Vodi nas tudi k
skrbi za njihove materialne potrebe.
Razumeti duhovne in materialne
potrebe drugih ter jih vzeti za svoje.
Znati odpuščati. Biti usmiljen (prim. 
Mt 5,7). »Ljubezen je potrpežljiva,
dobrotljiva je ljubezen, ni
nevoščljiva, (…) ne išče svojega, ne da
se razdražiti, ne misli hudega …« (1 



Kor 13,4-5). Bratski opomin (prim. Mt
18,15).

5. Ljubezen do samega sebe zaradi
ljubezni do Boga

Ta zapoved omenja tudi ljubezen do
samega sebe: »Ljubi svojega
bližnjega kakor samega sebe« (Mt
22,39). Obstaja pravilna ljubezen do
samega sebe: ljubezen do sebe zaradi
ljubezni do Boga. Človeka vodi k
temu, da za sebe išče tisto, kar hoče
Bog: svetost, in s tem srečo (ki jo na
tem svetu spremlja žrtev, križ).
Obstaja tudi neurejena ljubezen do
samega sebe, sebičnost, ki je ljubezen
do samega sebe zaradi samega sebe,
ne iz ljubezni do Boga. To pomeni
postaviti lastno voljo nad voljo Boga,
lastni interes nad služenje drugim.

Pravilna ljubezen do samega sebe ni
mogoča brez boja proti sebičnosti. To
pomeni odrekanje, izročitev samega
sebe Bogu in drugim. »Če hoče kdo iti
za menoj, naj se odpove sebi in



vzame svoj križ ter hodi za menoj.
Kdor namreč hoče rešiti svoje
življenje, ga bo izgubil; kdor pa
izgubi svoje življenje zaradi mene, ga
bo našel« (Mt 16,24-25). Človek »ne
more v polnosti najti sam sebe razen
z odkritosrčno daritvijo samega
sebe.«[15]

Javier López

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve,
2064-2132.

Priporočeno branje

Benedikt XVI., Okr. Deus caritas est,
25. 12. 2005, 1-18.

Benedikt XVI., Okr. Spe salvi, 30. 11.
2007.

Sv. Jožefmarija, Homilije Življenje
vere, Kristjanovo upanje, Z močjo
ljubezni v Božji prijatelji, 190-237.



Copyright © www.si.opusdei.org

[1]Prim. Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Veritatis splendor, 6. 8. 1993, 80.

[2]Prav tam, 15.

[3]Sv. Jožefmarija, Pot, 780.

[4]Prav tam, 417.

[5]Prav tam, 815; prim. prav tam, 933.

[6]Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 87.

[7]Prim. Sv. Jožefmarija,Pot, 91.

[8]Sv. Jožefmarija,Kovačnica, 263.

[9]Sv. Jožefmarija,Pot, 81.

[10]Primprav tam, 541.

[11]Prav tam, 527. Prim. Mt 26,6-13.

https://opusdei.org/


[12]Sv. Jožefmarija, Kovačnica, 26.

[13]Sv. Jožefmarija,Jezus prihaja
mimo, 36.

[14]Sv. Jožefmarija,Križev pot, XIV.
postaja; prim. Benedikt XVI., Okr. 
Deus Caritas est, 25. 12. 2005, 12-15.

[15]II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et spes, 24.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-31-dekalog-prva-bozja-

zapoved/ (20. Dec. 2025)

https://opusdei.org/sl-si/article/tema-31-dekalog-prva-bozja-zapoved/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-31-dekalog-prva-bozja-zapoved/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-31-dekalog-prva-bozja-zapoved/

	TEMA 31. Dekalog. Prva božja zapoved

