opusdei.org

TEMA 30. Osebni
greh

Greh je dejanje, beseda ali Zelja,
ki nasprotuje vecnemu zakonu.
Je Zalitev Boga, ki rani
Clovekovo naravo in oSkoduje
solidarnost med ljudmi.

2. Dec. 2013

1. Osebni greh: Zalitev Boga,
nepokorscina boZji postavi

Osebni greh je »dejanje, beseda ali
Zelja, ki nasprotuje veCnemu
zakonu.«" To pomeni, da je greh
Clovesko dejanje, glede na to, da



zahteva uporabo svobode™ ter se

izraZza z zunanjimi dejanji, z
besedami ali z notranjimi dejanji.
Poleg tega je to CloveSko dejanje
slabo (zlo), se pravi, da je v nasprotju
z veCnim bozjim zakonom, ki je prvo
in najvisje moralno pravilo ter temelj
vseh drugih. Bolj splosno lahko
recemo, da je greh katero koli
Clovesko dejanje, ki je v nasprotju z
moralnim pravilom, to pomeni, z
zdravim razumom, razsvetljenim po
verl.

Gre torej za zavzetje negativnega
poloZaja do Boga in, na drugi strani,
za neurejeno ljubezen do samega
sebe. Zato tudi recemo, da je greh v
bistvu aversio a Deo et conversio ad
creaturas. Ta aversio ne pomeni
nujno izrecnega sovrastva ali
zavracanja, temvec oddaljitev od
Boga, ki sledi temu, da je bila dana
prednost navideznemu ali kon¢nemu
dobremu Cloveka (conversio). Sveti
Avgustin to opiSe kot »ljubezen do



sebe prav do preziranja Boga.«* »Po
tem prevzetnem poveliCevanju
samega sebe je greh v diametralnem
nasprotju z Jezusovo pokorscino, ki
je izvrsila odreSenje (prim. Flp
2,6-9)« (Katekizem, 1850).

Greh je edino zlo v polnem pomenu
besede. Druga zla (npr. bolezen)
sama po sebi ¢loveka ne oddaljujejo
od Boga, Ceprav vsekakor
predstavljajo pomanjkanje neke
dobrine.

2. Smrtni greh in mali greh

Grehe lahko delimo na smrtne ali
velike in na male grehe (prim. Jn 5,
16-17) glede na to, ali ¢lovek
popolnoma izgubi boZjo milost ali ne.
“I Smrtni greh in mali greh je mogoce
med seboj primerjati tako kot smrt in
bolezen duse.

»Smrtni greh je dejanje, katerega
predmet je tehtna vsebina in Ki je
poleg tega storjeno s polno zavestjo in



s premisljeno privolitvijo.«” »Slede¢
cerkvenemu izrocilu imenujemo
smrtni greh dejanje, s katerim Clovek
svobodno in zavestno zavrne Boga,
njegov zakon, zavezo ljubezni, ki mu
jo Bog ponuja [aversio a Deo], in se
raje obrne k samemu sebi, k neCemu,
kar je ustvarjeno in kon¢no, k
necemu, kar nasprotuje bozji volji
(conversio ad creaturam). To se lahko
zgodi na neposreden in formalen
nacin, npr. pri grehih malikovanja,
krivoverstva in ateizma; ali pa na
enakovreden nacin, kot je to v
primeru vseh dejanj nepokorscéine do
bozjih zapovedi, Kkjer je vsebina
tehtna.«'®

— Tehtna vsebina: pomeni, da je
dejanje samo po sebi nezdruZljivo z
ljubeznijo in zato tudi z neobhodnimi
zahtevami moralnih in teologalnih
kreposti.

— Polna zavest (ali spoznanje)
razuma: to pomeni, da ¢lovek ve, da



je dejanje, ki ga izvrSuje, gresno, se
pravi, v nasprotju z bozjim zakonom.

— Premisljena (ali popolna) privolitev
volje: se pravi, da ¢lovek
prostovoljno hoce storiti to dejanje,
za katero ve, da nasprotuje boZjemu
zakonu. To ne pomeni, da je pogoj za
smrtni greh to, da hoce ¢lovek
neposredno Zaliti Boga: dovolj je, da
hoce storiti nekaj, kar resno
nasprotuje boZji volji."”

Vsi trije pogoji morajo biti izpolnjeni
isto¢asno.”™ Ce kateri izmed njih
manjka, je to lahko mali greh. To se
zgodi, na primer, kadar vsebina ni
tehtna, je pa dejanje storjeno s polno
zavestjo in premisljeno privolitvijo;
ali pa kadar ni polnega zavedanja ali
premisljene privolitve, Ceprav gre za
tehtno vsebino. Ce ni niti zavedanja
niti privolitve, potem seveda ne
moremo govoriti o grehu, ker to
pravzaprav ne bi bilo ¢lovesko
dejanje.



2.1. Posledice smrtnega greha

Smrtni greh »ima za posledico izgubo
ljubezni in izginjenje posvecujocCe
milosti, tj. stanja milosti. Ce ni
popravljen s kesanjem in boZjim
odpuscenjem, povzroci izkljucitev iz
Kristusovega kraljestva in ve¢no
smrt pekla« (Katekizem, 1861).”
Kadar nekdo stori smrtni greh in
dokler ostane zunaj “stanja milosti”
— brez da bi ga znova pridobil pri
zakramentu spovedi —, ne sme
prejeti obhajila, kajti ni mogoce
istocasno hoteti oddaljenosti in
zedinjenosti s Kristusom: v tem
primeru bi bilo storjeno
bogoskrunstvo."”

Z izgubo Zivljenjske zedinjenosti s
Kristusom zaradi smrtnega greha se
obenem izgubi tudi zedinjenost z
njegovim skrivnostnim telesom, s
Cerkvijo. Clovek v tem primeru ne
preneha biti ¢lan Cerkve, vendar je
kakor bolan ud, brez zdravja, kar



povzroca Skodo celotnemu telesu. To
pomeni tudi Skodo za ¢lovesko
druzbo, ker ¢lovek preneha biti luc in
kvas, Ceprav lahko to ostane
neopazno.

S smrtnim grehom se izgubi
pridobljeno zasluzenje — Ceprav ga
je mogoce po prejemu zakramenta
pokore znova pridobiti — in oseba
postane nesposobna za pridobivanje
novih zasluzenj; ¢lovek postane
podvrzen suznosti hudica; zmanjSa
se naravna Zelja delati dobro in
povzrocCen je nered v ¢lovekovih
sposobnostih in nagnjenjih.

2.2. Posledice malega greha

»Mali greh nam oslablja ljubezen;
izraZa neurejeno nagnjenje do
ustvarjenih dobrin; ovira napredek
dusSe v izvrSevanju kreposti in
udejanjanju nravnega dobrega;
zasluzi casne kazni. Premisljeni mali
greh, ki je ostal neobzalovan, nas
polagoma pripravi do tega, da



storimo smrtni greh. Vendar pa z
malim grehom ne odklonimo bozje
volje in bozjega prijateljstva; mali
greh ne prelomi zaveze z Bogom.
Clovesko gledano ga je z boZjo
milostjo mogoce popraviti. Mali greh
“ne oropa Cloveka posvecujocCe
(poboZanstvujoce) milosti,
prijateljstva z Bogom, ljubezni, in
torej tudi veCne blaZenosti ne” (Sv.
Janez Pavel II., Apost. spod.
Reconciliatio et paenitentia, 2. 12.
1984, 17)« (Katekizem, 1863).

Bog nam male grehe odpusca pri
spovedi, pa tudi zunaj tega
zakramenta, kadar storimo dejanje
kesanja in opravljamo pokoro, pri
Cemer obZalujemo, da nismo prav
odgovorili na njegovo neskonc¢no
ljubezen do nas.

Ceprav ne oddaljuje popolnoma od
Boga, je premisljeni mali greh nadvse
zalosten prekrsek, ki ohladi
prijateljstvo do Njega. Cloveka mora



biti “groza premisSljenega malega
greha”. Za nekoga, ki hocCe zares
ljubiti Boga, nima smisla, da popusca
v majhnih prevarah, ¢e$ da to niso
smrtni grehi™; taksno ravnanje vodi
v mlacnost."”

2.3. Temeljna odlocitev

Nauk o temeljni odlocitvi"®, zavraca

tradicionalno razlikovanje med
smrtnim in malim grehom,; trdi, da
izguba posvecujocCe milosti zaradi
smrtnega greha — ob vsem, kar to
prinasa — ¢lovesko osebo v tolikSni
meri zavezuje, da je to lahko samo
sad dejanja radikalne in totalne
zavrnitve Boga, se pravi, dejanja
temeljne odlocitve proti Njemu."* Ob
takSnem razumevanju bi bilo, po
mnenju zagovornikov te zmotne
doktrine, skoraj nemogoce zapasti v
smrtni greh pri sprejemanju nasih
vsakodnevnih odlocitev; pa tudi
znova pridobiti stanje milosti s
pomocjo iskrene pokore: kajti



svoboda, tako pravijo, v svoji obicajni
zmoznosti izbiranja ne bi bila
sposobna dolociti znacaja
Clovekovega moralnega Zivljenja na
tako edinstven in odlocilen nacin.
Ker naj bi torej Slo, po besedah teh
avtorjev, za posamezne izjeme v na
splosno postenem Zivljenju, bi lahko
upravicili tezke pregreske zoper
enotnost in doslednost krSCanskega
Zivljenja; na zalost bi obenem
zmanjSali tudi pomen Clovekove
zmoznosti odloCanja in zavezanosti
pri uporabi njegove svobodne volje.

Zelo povezan z zgoraj omenjenim
naukom je predlog o trodelnosti
greha, o delitvi na male, tezZke in
smrtne grehe. Slednji naj bi pomenili
zavestno in nepreklicno odlocitev
Zaliti Boga, in samo ti naj bi cloveka
oddaljili od Boga ter mu zaprli vrata
velnega Zivljenja. Na ta nacin bi
vecina grehov, ki so bili zaradi svoje
vsebine tradicionalno obravnavani
kot smrtni, predstavljala zgolj tezke



grehe, saj ne bi bili storjeni z
izrecnim namenom zavrniti Boga.

Cerkev je ob Stevilnih priloznostih
pokazala na zmote, ki se skrivajo za
temi miselnimi tokovi. Opravka
imamo z naukom o svobodi, v
katerem ima le-ta zelo Sibko vlogo,
saj pozablja, da je tisti, ki odloca, v
resnici ¢loveska oseba, ki se lahko
odloCi spremeniti svoje najgloblje
namene in ki dejansko lahko svoje
sklepe, svoja hrepenenja, svoje cilje
in svoj celotni Zivljenjski projekt
spremeni s tem, da izvrSuje doloCena
posebna in vsakdanja dejanja."™ Po
drugi strani »vedno velja nacelo, da
je bistvena in odlocilna razlika med
grehom, ki unici ljubezen, in grehom,
ki ne unici nadnaravnega zivljenja;
med Zivljenjem in smrtjo ni neke
vmesne poti.«"®

2.4. Druge delitve

a) Lo¢imo lahko med “aktualnim”
grehom, Ki je greSno dejanje samo, in



med “habitualnim” grehom, kar
pomeni madez, ki ga je v dusi pustilo
gre$no dejanje, kazen za greh in, v
primeru smrtnega greha, odvzetje
milosti.

b) Osebni greh se razlikuje od
izvirnega, s katerim se vsi rodimo in
nas bremeni zaradi Adamove
nepokorscine. Izvirni greh je navzoc
v vsakem Cloveku, ¢eprav ga osebno
ni zagreSil. Lahko bi ga primerjali s
podedovano boleznijo, ki je
ozdravljena s krstom — 0z. vsaj z
implicitno Zeljo po njem —, vendar
pa v ¢loveku ostane doloCena Sibkost,
ki ga nagiba k novim osebnim
grehom. Osebni greh torej Clovek
stori, izvirni greh pa prevzame.

¢) Zunanji grehi so grehi, storjeni z
dejanjem, ki je vidno od zunaj (umor,
rop, obrekovanje itd.). Notranji grehi
pa ostanejo v ¢lovekovi notranjosti, t.
j- v njegovi volji, brez da bi se
pokazali navzven (na zunaj



neizrazena jeza, nevoscljivost,
lakomnost itd.). Vsak greh, zunanji
ali notranji, ima svoj izvor v
notranjem dejanju volje: pravzaprav
je to moralno dejanje. Izklju¢no
notranja dejanja so morejo biti greh,
tudi velik greh.

d) Govorimo o mesenih in duhovnih
grehih glede na to, ali je neurejena
teznja usmerjena k ¢utni dobrini (oz.
k neCemu, kar ima videz dobrega;
npr. necistost) ali k duhovni dobrini
(napuh). Sami po sebi so slednji grehi
tezji; kljub temu pa so v sploSnem
meseni grehi bolj siloviti, ker je
predmet, ki privlaci (Cutna
stvarnost), nekaj bolj neposrednega.

e) Grehi, ki so storjeni, in grehi
opustitve: vsak greh vkljucuje
uresniCenje neurejenega deja volje.
Ce se ta prenese v dejanje, ga
imenujemo storjeni greh; Ce pa se dej
volje prenese v to, da ¢lovek opusti



nekaj, kar bi bilo treba storiti, potem
je to greh opustitve.

3. MnoZitev greha

»Greh povzroci, da postane greh
privlacCen; s ponavljanjem istih dejanj
nastane gresljivost, tj. trajna
nagnjenost h grehu iste vrste.
Posledica so zla nagnjenja, ki
zamracijo vest in pokvarijo
konkretno ocenjevanje dobrega in
zlega. Tako greh tezi za tem, da bi se
ponavljal in krepil, vendar pa ne
more uniciti nravnega cuta prav do
njegove korenine« (Katekizem, 1865).

Glavni grehi so tisti osebni grehi, ki
Se posebej napeljujejo k drugim, saj
so glava preostalih grehov. To so
napuh — zacCetek vsakega greha ex
parte aversionis (prim. Sir 10,12-13)
—, lakomnost — zacetek ex parte
conversionis —, necistost,
nevoscljivost, pozresnost, jeza in
lenoba ali acidia (prim. Katekizem,
1866).



Izguba Cuta za greh je sad
prostovoljne zamracitve vesti, ki
Cloveka zaradi njegovega napuha
pripelje do zanikanja tega, da osebni
grehi to tudi so, in celo do zanikanja
tega, da greh obstaja."”

VCasih ne storimo neposredno necesa
slabega, vendar pa na neki nacin, z
vecjo ali manjSo odgovornostjo in
moralno krivdo sodelujemo pri
hudobnih dejanjih drugih oseb.
»Greh je osebno dejanje. Se ve¢, neko
odgovornost imamo pri grehih, ki jih
storijo drugi, kadar pri njih
sodelujemo: — tako da se jih
neposredno in hoté udeleZimo; —
tako da jih ukazemo, svetujemo,
hvalimo ali zagovarjamo; — tako da
jih ne odkrijemo ali jih ne
preprecimo, kadar smo to dolzni
storiti; — tako da Scitimo tiste, ki
delajo zlo« (Katekizem, 1868).

Osebni grehi privedejo tudi do
druzbenih struktur v nasprotju z



bozjo dobroto, ki jih imenujemo
gresne strukture." Te niso ni¢
drugega kot izraz in ucinek grehov
vsakega posameznika
(prim.Katekizem, 1869)."

4. SkusSnjave

V zvezi z vzroki za greh je treba
spregovoriti o skuSnjavi, ki pomeni
spodbudo k zlu. »Korenina vseh
grehov je v ¢lovekovem

srcu« (Katekizem, 1873), toda le-to je
lahko pod vplivom privla¢nosti
navideznih dobrin. Privla¢nost
skusnjave nikoli ne more biti tako
mocna, da bi ¢cloveka obvezovala h
grehu: »Saj vas je zgrabila le
skusnjava, ki ne presega ¢loveskih
moci. Bog pa je zvest in ne bo
dopustil, da bi bili skuSani Cez vaSe
moci, ampak bo ob skusSnjavi tudi
pomagal, da jo boste premagali« (1
Kor 10,13). Ce jih ne i3¢emo in jih
izkoristimo kot priloZnost za
moralno prizadevanje, imajo



skusnjave lahko pozitiven pomen za
krsc¢ansko Zivljenje.

Vzroke skusnjav lahko povzamemo v
treh tockah (prim. 1 jn 2,16):

— “Svet”, ne kot boZja stvaritev, ker
je v tem smislu dober, ampak kot
nekaj, kar zaradi nereda greha
spodbuja conversio ad creaturas
(obrat k ustvarjeninam) v
materialisticnem in poganskem
okolju.*

— “Hudic¢”, ki $€uva h grehu, vendar
nima moci, da bi nas v greh prisilil.
SkusSnjave hudica se premaguje z
molitvijo.”"

— “Meso” ali poZelenje: nered v
zmoznostih duse kot posledica
grehov (imenovan tudi fomes
peccati). Ta skuSnjava se premaguje z
mrtvi¢enjem in s pokoro ter z
odlocCenostjo, da ne vstopamo v
dialog s skuSnjavo in smo v
duhovnem vodstvu iskreni, brez da



bi skuSnjavo prekrivali z
» [22]

“osmisljenimi nesmisli”.
Ob soocCenju s skuSnjavo se je treba
boriti, da se izognemo privolitvi, saj
bi to pomenilo pritrditev volje neki
zadovoljitvi, ki Se ni premisljena in
izhaja iz nehotene predstave o zlu, ki
se nahaja v sugestiji.

Za spopadanje s skusnjavami mora
biti clovek zelo iskren do Boga, do
samega sebe in v duhovnem vodstvu.
V nasprotnem primeru obstaja
tveganje, da pride deformacije vesti.
Iskrenost je nadvse ucinkovito
sredstvo za izogibanje greha in
dosego resni¢ne poniznosti: Bog OcCe
prihaja naproti tistemu, ki prizna, da
je gresnik in razkrije tisto, kar bi
napuh hotel prikriti kot greh.

Poleg tega je treba beZati proc od
gresnih priloZnosti, se pravi od tistih
okoliscin, v katere prihajamo bolj ali
manj po lastni volji in predstavljajo
skusnjavo. Vedno se je treba ogibati



prostovoljnih priloznosti; kadar gre
za bliZnje (to pomeni resno
nevarnost, da pridemo v sku$njavo)
in neprostovoljne priloznosti (ki jih ni
mogoce odpraviti), je treba storiti
vse, kar je mogoce, da se oddaljimo
od nevarnosti, 0z. receno Se drugace,
treba je uporabiti vsa sredstva, da se
te priloznosti iz bliZnjih spremenijo v
daljne. Prav tako se je treba —
kolikor mogocCe — ogibati daljnih,
stalnih in prostovoljnih priloznosti, ki
najedajo duhovno Zivljenje in
Cloveka predisponirajo za smrtni
greh.

Pau Agulles Simo
Osnovna literatura

Katekizem katoliske Cerkve,
1846-1876.

Sv. Janez Pavel II., Apost. spod.
Reconciliatio et paenitentia (O spravi
in pokori), 2. 12. 1984, 14-18.



Sv. Janez Pavel II., Okr. Veritatis
splendor (Sijaj resnice), 6. 8. 1993,
65-70.

Priporoceno branje

Sv. Jozefmarija, Homilija Notranji boj,
v Jezus prihaja mimo, 73-82.

Copyright © www.si.opusdei.org

[1]Sv. Avgustin, Contra Faustum
manichoeum, 22, 27: PL 42, 418. Prim.
Katekizem, 1849.

[2]Po klasi¢ni definiciji greha je to
prostovoljna nepokorsc¢ina boZjemu
zakonu: Ce ne bi bila prostovoljna,
potem to ne bi bil greh, kajti v tem
primeru ne bi $lo niti za pravo in
resnicno clovesko dejanje.

[3]Sv. Avgustin, De civitate Dei, 14, 28.


https://opusdei.org/

[4]Prim. Sv. Janez Pavel II., Apost.
spod. Reconciliatio et paenitentia, 2.
12.1984, 17.

[5]Prav tam. Prim. Katekizem,
1857-1860.

[6]Sv. Janez Pavel II., Apost. spod.
Reconciliatio et paenitentia, 17.

[7]Storjen je smrtni greh, kadar
Clovek »kljub zavedanju in
prostovoljno, iz katerega koli nagiba,
izbere nekaj, kar predstavlja hud
nered. Dejansko ta izbira Ze vkljucuje
preziranje bozje zapovedi, zavrnitev
bozje ljubezni do ¢lovestva in do
vsega stvarstva: Clovek se oddalji od
Boga in izgubi ljubezen« (prav tam).

[8]Prim. Sv. Janez Pavel II., Okr.
Veritatis splendor, 6. 8. 1993, 70.

[9]Ne glede na obravnavanje dejanja
kot takega, je treba povedati, da
moramo sodbo o osebah prepustiti



samo boZji pravi¢nosti in usmiljenju
(prim. Katekizem, 1861).

[10]Samo kdor ima zares resen
razlog in ne najde moZznosti za
spoved, lahko obhaja zakramente in
prejme sveto obhajilo, potem ko je
storil dejanje popolnega kesanja, ki
vkljucuje sklep, da se ¢im prej spove
svojih grehov (prim. Katekizem, 1452
in 1457).

[11]Prim. Sv. JoZefmarija, BoZji
prijatelji, 243; Brazda, 139.

[12]Prim. Sv. JoZefmarija, Pot,
325-331.

[13]Prim. Sv. Janez Pavel II., OKkr.
Veritatis splendor, 65-70.

[14]Prim. prav tam, 69.

[15]Prim. Sv. Janez Pavel II., Apost.
spod. Reconciliatio et paenitentia, 17,
Veritatis splendor, 70.

[16]Prav tam, 17.



[17]Prim. prav tam, 18.

[18]Prim. Sv. Janez Pavel II., Okr.
Sollicitudo rei socialis, 30. 12. 1987,
36 in sl.

[19]Prim. Sv. Janez Pavel II., Apost.
spod. Reconciliatio et paenitentia, 16.

[20]Za boj proti skuSnjavam je
potrebno s srénostjo iti proti toku
vedno, ko je to potrebno, namesto da
bi se prepustili posvetnim navadam
(prim. Sv. JoZefmarija, Pot, 376).

[21]Na primer, molitev Kk sv.
nadangelu Mihaelu, zmagovalcu nad
Satanom (prim. Raz 12,7 in 20,2).
Cerkev za boj zoper hudiceve
skusnjave od nekdaj priporoca tudi
nekatere zakramentale, kot je npr.
blagoslovljena voda. »Hudi duhovi
pred nicemer bolj ne beZijo kot pred
blagoslovljeno vodo in se nikoli vec
ne vrnejo,« je govorila sv. Terezija
Avilska (navedeno v Sv. JoZefmarija,
Pot, 572).



[22]Prim. Sv. JoZefmarija, Pot, 134 in
727.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-30-osebni-greh/ (23.
Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/tema-30-osebni-greh/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-30-osebni-greh/

	TEMA 30. Osebni greh

