
opusdei.org

TEMA 30. Osebni
greh

Greh je dejanje, beseda ali želja,
ki nasprotuje večnemu zakonu.
Je žalitev Boga, ki rani
človekovo naravo in oškoduje
solidarnost med ljudmi.

2. Dec. 2013

1. Osebni greh: žalitev Boga,
nepokorščina božji postavi

Osebni greh je »dejanje, beseda ali
želja, ki nasprotuje večnemu
zakonu.«[1] To pomeni, da je greh 
človeško dejanje, glede na to, da



zahteva uporabo svobode[2] ter se
izraža z zunanjimi dejanji, z
besedami ali z notranjimi dejanji.
Poleg tega je to človeško dejanje 
slábo (zlo), se pravi, da je v nasprotju
z večnim božjim zakonom, ki je prvo
in najvišje moralno pravilo ter temelj
vseh drugih. Bolj splošno lahko
rečemo, da je greh katero koli
človeško dejanje, ki je v nasprotju z
moralnim pravilom, to pomeni, z
zdravim razumom, razsvetljenim po
veri.

Gre torej za zavzetje negativnega
položaja do Boga in, na drugi strani,
za neurejeno ljubezen do samega
sebe. Zato tudi rečemo, da je greh v
bistvu aversio a Deo et conversio ad
creaturas. Ta aversio ne pomeni
nujno izrecnega sovraštva ali
zavračanja, temveč oddaljitev od
Boga, ki sledi temu, da je bila dana
prednost navideznemu ali končnemu
dobremu človeka (conversio). Sveti
Avguštin to opiše kot »ljubezen do



sebe prav do preziranja Boga.«[3] »Po
tem prevzetnem poveličevanju
samega sebe je greh v diametralnem
nasprotju z Jezusovo pokorščino, ki
je izvršila odrešenje (prim. Flp
2,6-9)« (Katekizem, 1850).

Greh je edino zlo v polnem pomenu
besede. Druga zla (npr. bolezen)
sama po sebi človeka ne oddaljujejo
od Boga, čeprav vsekakor
predstavljajo pomanjkanje neke
dobrine.

2. Smrtni greh in mali greh

Grehe lahko delimo na smrtne ali 
velike in na male grehe (prim. Jn 5,
16-17) glede na to, ali človek
popolnoma izgubi božjo milost ali ne.
[4] Smrtni greh in mali greh je mogoče
med seboj primerjati tako kot smrt in
bolezen duše.

»Smrtni greh je dejanje, katerega
predmet je tehtna vsebina in ki je
poleg tega storjeno s polno zavestjo in



s premišljeno privolitvijo.«[5] »Sledeč
cerkvenemu izročilu imenujemo 
smrtni greh dejanje, s katerim človek
svobodno in zavestno zavrne Boga,
njegov zakon, zavezo ljubezni, ki mu
jo Bog ponuja [aversio a Deo], in se
raje obrne k samemu sebi, k nečemu,
kar je ustvarjeno in končno, k
nečemu, kar nasprotuje božji volji
(conversio ad creaturam). To se lahko
zgodi na neposreden in formalen
način, npr. pri grehih malikovanja,
krivoverstva in ateizma; ali pa na
enakovreden način, kot je to v
primeru vseh dejanj nepokorščine do
božjih zapovedi, kjer je vsebina
tehtna.«[6]

— Tehtna vsebina: pomeni, da je
dejanje sámo po sebi nezdružljivo z
ljubeznijo in zato tudi z neobhodnimi
zahtevami moralnih in teologalnih
kreposti.

— Polna zavest (ali spoznanje)
razuma: to pomeni, da človek ve, da



je dejanje, ki ga izvršuje, grešno, se
pravi, v nasprotju z božjim zakonom.

— Premišljena (ali popolna) privolitev
volje: se pravi, da človek
prostovoljno hoče storiti to dejanje,
za katero ve, da nasprotuje božjemu
zakonu. To ne pomeni, da je pogoj za
smrtni greh to, da hoče človek
neposredno žaliti Boga: dovolj je, da
hoče storiti nekaj, kar resno
nasprotuje božji volji.[7]

Vsi trije pogoji morajo biti izpolnjeni
istočasno.[8] Če kateri izmed njih
manjka, je to lahko mali greh. To se
zgodi, na primer, kadar vsebina ni
tehtna, je pa dejanje storjeno s polno
zavestjo in premišljeno privolitvijo;
ali pa kadar ni polnega zavedanja ali
premišljene privolitve, čeprav gre za
tehtno vsebino. Če ni niti zavedanja
niti privolitve, potem seveda ne
moremo govoriti o grehu, ker to
pravzaprav ne bi bilo človeško
dejanje.



2.1. Posledice smrtnega greha

Smrtni greh »ima za posledico izgubo
ljubezni in izginjenje posvečujoče
milosti, tj. stanja milosti. Če ni
popravljen s kesanjem in božjim
odpuščenjem, povzroči izključitev iz
Kristusovega kraljestva in večno
smrt pekla« (Katekizem, 1861).[9]

Kadar nekdo stori smrtni greh in
dokler ostane zunaj “stanja milosti”
— brez da bi ga znova pridobil pri
zakramentu spovedi —, ne sme
prejeti obhajila, kajti ni mogoče
istočasno hoteti oddaljenosti in
zedinjenosti s Kristusom: v tem
primeru bi bilo storjeno
bogoskrunstvo.[10]

Z izgubo življenjske zedinjenosti s
Kristusom zaradi smrtnega greha se
obenem izgubi tudi zedinjenost z
njegovim skrivnostnim telesom, s
Cerkvijo. Človek v tem primeru ne
preneha biti član Cerkve, vendar je
kakor bolan ud, brez zdravja, kar



povzroča škodo celotnemu telesu. To
pomeni tudi škodo za človeško
družbo, ker človek preneha biti luč in
kvas, čeprav lahko to ostane
neopazno.

S smrtnim grehom se izgubi
pridobljeno zasluženje — čeprav ga
je mogoče po prejemu zakramenta
pokore znova pridobiti — in oseba
postane nesposobna za pridobivanje
novih zasluženj; človek postane
podvržen sužnosti hudiča; zmanjša
se naravna želja delati dobro in
povzročen je nered v človekovih
sposobnostih in nagnjenjih.

2.2. Posledice malega greha

»Mali greh nam oslablja ljubezen;
izraža neurejeno nagnjenje do
ustvarjenih dobrin; ovira napredek
duše v izvrševanju kreposti in
udejanjanju nravnega dobrega;
zasluži časne kazni. Premišljeni mali
greh, ki je ostal neobžalovan, nas
polagoma pripravi do tega, da



storimo smrtni greh. Vendar pa z
malim grehom ne odklonimo božje
volje in božjega prijateljstva; mali
greh ne prelomi zaveze z Bogom.
Človeško gledano ga je z božjo
milostjo mogoče popraviti. Mali greh
“ne oropa človeka posvečujoče
(pobožanstvujoče) milosti,
prijateljstva z Bogom, ljubezni, in
torej tudi večne blaženosti ne” (Sv.
Janez Pavel II., Apost. spod. 
Reconciliatio et paenitentia, 2. 12.
1984, 17)« (Katekizem, 1863).

Bog nam male grehe odpušča pri
spovedi, pa tudi zunaj tega
zakramenta, kadar storimo dejanje
kesanja in opravljamo pokoro, pri
čemer obžalujemo, da nismo prav
odgovorili na njegovo neskončno
ljubezen do nas.

Čeprav ne oddaljuje popolnoma od
Boga, je premišljeni mali greh nadvse
žalosten prekršek, ki ohladi
prijateljstvo do Njega. Človeka mora



biti “groza premišljenega malega
greha”. Za nekoga, ki hoče zares
ljubiti Boga, nima smisla, da popušča
v majhnih prevarah, češ da to niso
smrtni grehi[11]; takšno ravnanje vodi
v mlačnost.[12]

2.3. Temeljna odločitev

Nauk o temeljni odločitvi[13], zavrača
tradicionalno razlikovanje med
smrtnim in malim grehom; trdi, da
izguba posvečujoče milosti zaradi
smrtnega greha — ob vsem, kar to
prinaša — človeško osebo v tolikšni
meri zavezuje, da je to lahko samo
sad dejanja radikalne in totalne
zavrnitve Boga, se pravi, dejanja 
temeljne odločitve proti Njemu.[14] Ob
takšnem razumevanju bi bilo, po
mnenju zagovornikov te zmotne
doktrine, skoraj nemogoče zapasti v
smrtni greh pri sprejemanju naših
vsakodnevnih odločitev; pa tudi
znova pridobiti stanje milosti s
pomočjo iskrene pokore: kajti



svoboda, tako pravijo, v svoji običajni
zmožnosti izbiranja ne bi bila
sposobna določiti značaja
človekovega moralnega življenja na
tako edinstven in odločilen način.
Ker naj bi torej šlo, po besedah teh
avtorjev, za posamezne izjeme v na
splošno poštenem življenju, bi lahko
upravičili težke pregreške zoper
enotnost in doslednost krščanskega
življenja; na žalost bi obenem
zmanjšali tudi pomen človekove
zmožnosti odločanja in zavezanosti
pri uporabi njegove svobodne volje.

Zelo povezan z zgoraj omenjenim
naukom je predlog o trodelnosti
greha, o delitvi na male, težke in
smrtne grehe. Slednji naj bi pomenili
zavestno in nepreklicno odločitev
žaliti Boga, in samo ti naj bi človeka
oddaljili od Boga ter mu zaprli vrata
večnega življenja. Na ta način bi
večina grehov, ki so bili zaradi svoje
vsebine tradicionalno obravnavani
kot smrtni, predstavljala zgolj težke



grehe, saj ne bi bili storjeni z
izrecnim namenom zavrniti Boga.

Cerkev je ob številnih priložnostih
pokazala na zmote, ki se skrivajo za
temi miselnimi tokovi. Opravka
imamo z naukom o svobodi, v
katerem ima le-ta zelo šibko vlogo,
saj pozablja, da je tisti, ki odloča, v
resnici človeška oseba, ki se lahko
odloči spremeniti svoje najgloblje
namene in ki dejansko lahko svoje
sklepe, svoja hrepenenja, svoje cilje
in svoj celotni življenjski projekt
spremeni s tem, da izvršuje določena
posebna in vsakdanja dejanja.[15] Po
drugi strani »vedno velja načelo, da
je bistvena in odločilna razlika med
grehom, ki uniči ljubezen, in grehom,
ki ne uniči nadnaravnega življenja;
med življenjem in smrtjo ni neke
vmesne poti.«[16]

2.4. Druge delitve

a) Ločimo lahko med “aktualnim”
grehom, ki je grešno dejanje sámo, in



med “habitualnim” grehom, kar
pomeni madež, ki ga je v duši pustilo
grešno dejanje, kazen za greh in, v
primeru smrtnega greha, odvzetje
milosti.

b) Osebni greh se razlikuje od 
izvirnega, s katerim se vsi rodimo in
nas bremeni zaradi Adamove
nepokorščine. Izvirni greh je navzoč
v vsakem človeku, čeprav ga osebno
ni zagrešil. Lahko bi ga primerjali s
podedovano boleznijo, ki je
ozdravljena s krstom — oz. vsaj z
implicitno željo po njem —, vendar
pa v človeku ostane določena šibkost,
ki ga nagiba k novim osebnim
grehom. Osebni greh torej človek 
stori, izvirni greh pa prevzame.

c) Zunanji grehi so grehi, storjeni z
dejanjem, ki je vidno od zunaj (umor,
rop, obrekovanje itd.). Notranji grehi
pa ostanejo v človekovi notranjosti, t.
j. v njegovi volji, brez da bi se
pokazali navzven (na zunaj



neizražena jeza, nevoščljivost,
lakomnost itd.). Vsak greh, zunanji
ali notranji, ima svoj izvor v
notranjem dejanju volje: pravzaprav
je to moralno dejanje. Izključno
notranja dejanja so morejo biti greh,
tudi velik greh.

d) Govorimo o mesenih in duhovnih
grehih glede na to, ali je neurejena
težnja usmerjena k čutni dobrini (oz.
k nečemu, kar ima videz dobrega;
npr. nečistost) ali k duhovni dobrini
(napuh). Sami po sebi so slednji grehi
težji; kljub temu pa so v splošnem
meseni grehi bolj siloviti, ker je
predmet, ki privlači (čutna
stvarnost), nekaj bolj neposrednega.

e) Grehi, ki so storjeni, in grehi 
opustitve: vsak greh vključuje
uresničenje neurejenega deja volje.
Če se ta prenese v dejanje, ga
imenujemo storjeni greh; če pa se dej
volje prenese v to, da človek opusti



nekaj, kar bi bilo treba storiti, potem
je to greh opustitve.

3. Množitev greha

»Greh povzroči, da postane greh
privlačen; s ponavljanjem istih dejanj
nastane grešljivost, tj. trajna
nagnjenost h grehu iste vrste.
Posledica so zla nagnjenja, ki
zamračijo vest in pokvarijo
konkretno ocenjevanje dobrega in
zlega. Tako greh teži za tem, da bi se
ponavljal in krepil, vendar pa ne
more uničiti nravnega čuta prav do
njegove korenine« (Katekizem, 1865).

Glavni grehi so tisti osebni grehi, ki
še posebej napeljujejo k drugim, saj
so glava preostalih grehov. To so
napuh — začetek vsakega greha ex
parte aversionis (prim. Sir 10,12-13)
—, lakomnost — začetek ex parte
conversionis —, nečistost,
nevoščljivost, požrešnost, jeza in
lenoba ali acidia (prim. Katekizem,
1866).



Izguba čuta za greh je sad
prostovoljne zamračitve vesti, ki
človeka zaradi njegovega napuha
pripelje do zanikanja tega, da osebni
grehi to tudi so, in celo do zanikanja
tega, da greh obstaja.[17]

Včasih ne storimo neposredno nečesa
slabega, vendar pa na neki način, z
večjo ali manjšo odgovornostjo in
moralno krivdo sodelujemo pri
hudobnih dejanjih drugih oseb.
»Greh je osebno dejanje. Še več, neko
odgovornost imamo pri grehih, ki jih
storijo drugi, kadar pri njih
sodelujemo: — tako da se jih
neposredno in hoté udeležimo; —
tako da jih ukažemo, svetujemo,
hvalimo ali zagovarjamo; — tako da
jih ne odkrijemo ali jih ne
preprečimo, kadar smo to dolžni
storiti; — tako da ščitimo tiste, ki
delajo zlo« (Katekizem, 1868).

Osebni grehi privedejo tudi do
družbenih struktur v nasprotju z



božjo dobroto, ki jih imenujemo 
grešne strukture.[18] Te niso nič
drugega kot izraz in učinek grehov
vsakega posameznika
(prim.Katekizem, 1869).[19]

4. Skušnjave

V zvezi z vzroki za greh je treba
spregovoriti o skušnjavi, ki pomeni
spodbudo k zlu. »Korenina vseh
grehov je v človekovem
srcu« (Katekizem, 1873), toda le-to je
lahko pod vplivom privlačnosti
navideznih dobrin. Privlačnost
skušnjave nikoli ne more biti tako
močna, da bi človeka obvezovala h
grehu: »Saj vas je zgrabila le
skušnjava, ki ne presega človeških
moči. Bog pa je zvest in ne bo
dopustil, da bi bili skušani čez vaše
moči, ampak bo ob skušnjavi tudi
pomagal, da jo boste premagali« (1 
Kor 10,13). Če jih ne iščemo in jih
izkoristimo kot priložnost za
moralno prizadevanje, imajo



skušnjave lahko pozitiven pomen za
krščansko življenje.

Vzroke skušnjav lahko povzamemo v
treh točkah (prim. 1 Jn 2,16):

— “Svet”, ne kot božja stvaritev, ker
je v tem smislu dober, ampak kot
nekaj, kar zaradi nereda greha
spodbuja conversio ad creaturas
(obrat k ustvarjeninam) v
materialističnem in poganskem
okolju.[20]

— “Hudič”, ki ščuva h grehu, vendar
nima moči, da bi nas v greh prisilil.
Skušnjave hudiča se premaguje z
molitvijo.[21]

— “Meso” ali poželenje: nered v
zmožnostih duše kot posledica
grehov (imenovan tudi fomes
peccati). Ta skušnjava se premaguje z
mrtvičenjem in s pokoro ter z
odločenostjo, da ne vstopamo v
dialog s skušnjavo in smo v
duhovnem vodstvu iskreni, brez da



bi skušnjavo prekrivali z
“osmišljenimi nesmisli”.[22]

Ob soočenju s skušnjavo se je treba
boriti, da se izognemo privolitvi, saj
bi to pomenilo pritrditev volje neki 
zadovoljitvi, ki še ni premišljena in
izhaja iz nehotene predstave o zlu, ki
se nahaja v sugestiji.

Za spopadanje s skušnjavami mora
biti človek zelo iskren do Boga, do
samega sebe in v duhovnem vodstvu.
V nasprotnem primeru obstaja
tveganje, da pride deformacije vesti.
Iskrenost je nadvse učinkovito
sredstvo za izogibanje greha in
dosego resnične ponižnosti: Bog Oče
prihaja naproti tistemu, ki prizna, da
je grešnik in razkrije tisto, kar bi
napuh hotel prikriti kot greh.

Poleg tega je treba bežati proč od 
grešnih priložnosti, se pravi od tistih
okoliščin, v katere prihajamo bolj ali
manj po lastni volji in predstavljajo
skušnjavo. Vedno se je treba ogibati 



prostovoljnih priložnosti; kadar gre
za bližnje (to pomeni resno
nevarnost, da pridemo v skušnjavo)
in neprostovoljne priložnosti (ki jih ni
mogoče odpraviti), je treba storiti
vse, kar je mogoče, da se oddaljimo
od nevarnosti, oz. rečeno še drugače,
treba je uporabiti vsa sredstva, da se
te priložnosti iz bližnjih spremenijo v 
daljne. Prav tako se je treba —
kolikor mogoče — ogibati daljnih,
stalnih in prostovoljnih priložnosti, ki
najedajo duhovno življenje in
človeka predisponirajo za smrtni
greh.

Pau Agulles Simó

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve,
1846-1876.

Sv. Janez Pavel II., Apost. spod. 
Reconciliatio et paenitentia (O spravi
in pokori), 2. 12. 1984, 14-18.



Sv. Janez Pavel II., Okr. Veritatis
splendor (Sijaj resnice), 6. 8. 1993,
65-70.

Priporočeno branje

Sv. Jožefmarija, Homilija Notranji boj,
v Jezus prihaja mimo, 73-82.

Copyright © www.si.opusdei.org

[1]Sv. Avguštin, Contra Faustum
manichoeum, 22, 27: PL 42, 418. Prim.
Katekizem, 1849.

[2]Po klasični definiciji greha je to 
prostovoljna nepokorščina božjemu
zakonu: če ne bi bila prostovoljna,
potem to ne bi bil greh, kajti v tem
primeru ne bi šlo niti za pravo in
resnično človeško dejanje.

[3]Sv. Avguštin, De civitate Dei, 14, 28.

https://opusdei.org/


[4]Prim. Sv. Janez Pavel II., Apost.
spod. Reconciliatio et paenitentia, 2.
12. 1984, 17.

[5]Prav tam. Prim. Katekizem,
1857-1860.

[6]Sv. Janez Pavel II., Apost. spod. 
Reconciliatio et paenitentia, 17.

[7]Storjen je smrtni greh, kadar
človek »kljub zavedanju in
prostovoljno, iz katerega koli nagiba,
izbere nekaj, kar predstavlja hud
nered. Dejansko ta izbira že vključuje
preziranje božje zapovedi, zavrnitev
božje ljubezni do človeštva in do
vsega stvarstva: človek se oddalji od
Boga in izgubi ljubezen« (prav tam).

[8]Prim. Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Veritatis splendor, 6. 8. 1993, 70.

[9]Ne glede na obravnavanje dejanja
kot takega, je treba povedati, da
moramo sodbo o osebah prepustiti



samo božji pravičnosti in usmiljenju
(prim. Katekizem, 1861).

[10]Samo kdor ima zares resen
razlog in ne najde možnosti za
spoved, lahko obhaja zakramente in
prejme sveto obhajilo, potem ko je
storil dejanje popolnega kesanja, ki
vključuje sklep, da se čim prej spove
svojih grehov (prim. Katekizem, 1452
in 1457).

[11]Prim. Sv. Jožefmarija, Božji
prijatelji, 243; Brazda, 139.

[12]Prim. Sv. Jožefmarija, Pot,
325-331.

[13]Prim. Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Veritatis splendor, 65-70.

[14]Prim. prav tam, 69.

[15]Prim. Sv. Janez Pavel II., Apost.
spod. Reconciliatio et paenitentia, 17; 
Veritatis splendor, 70.

[16]Prav tam, 17.



[17]Prim. prav tam, 18.

[18]Prim. Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Sollicitudo rei socialis, 30. 12. 1987,
36 in sl.

[19]Prim. Sv. Janez Pavel II., Apost.
spod. Reconciliatio et paenitentia, 16.

[20]Za boj proti skušnjavam je
potrebno s srčnostjo iti proti toku
vedno, ko je to potrebno, namesto da
bi se prepustili posvetnim navadam
(prim. Sv. Jožefmarija, Pot, 376).

[21]Na primer, molitev k sv.
nadangelu Mihaelu, zmagovalcu nad
Satanom (prim. Raz 12,7 in 20,2).
Cerkev za boj zoper hudičeve
skušnjave od nekdaj priporoča tudi
nekatere zakramentale, kot je npr.
blagoslovljena voda. »Hudi duhovi
pred ničemer bolj ne bežijo kot pred
blagoslovljeno vodo in se nikoli več
ne vrnejo,« je govorila sv. Terezija
Avilska (navedeno v Sv. Jožefmarija, 
Pot, 572).



[22]Prim. Sv. Jožefmarija, Pot, 134 in
727.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/tema-30-osebni-greh/ (23.
Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/tema-30-osebni-greh/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-30-osebni-greh/

	TEMA 30. Osebni greh

