opusdei.org

TEMA 29. Cloveska
oseba in druzba

Druzba za ¢loveka ni nekaj
postranskega, temvec izhaja iz
njegove druzbenosti: Cloveska
oseba raste in uresnicuje svojo
poklicanost samo v povezavi z
drugimi.

3. Dec. 2013

1. Clovekova druzZbenost

Bog ni ustvaril loveka kot »samotno
bitje«, temvec je hotel, da je
“druzabno bitje” (prim. 1 Mz 1,27,
2,18.20.23). Za ¢clovesSko osebo



druzbeno zivljenje ni nekaj
postranskega, temvec izhaja iz
pomembne razseznosti, ki pripada
njegovi naravi: druzbenost. Clovesko
bitje lahko raste in uresnicuje svojo
poklicanost samo v povezavi z
drugimi.™

Ta naravna druzbenost postane
oCitnejSa v luci vere, kajti obstaja
doloCena podobnost med notranjim
zivljenjem Svete Trojice in
obCestvom (povezanostjo), ki mora
vladati med ljudmi; vsi pa so bi bili
enako odreSeni po Kristusu ter so
poklicani k enemu in istemu cilju.”
Razodetje nas uci, da morajo biti
Clovekovi odnosi odprti za vse
Clovestvo, brez izkljucevanja kogar
koli; biti morajo popolnoma
zastonjski, kajti v bliZznjem, bolj kot
sebi enakega, vidimo Zivo podobo
Boga in treba je biti pripravljen na
razdajanje zanj prav do konca.”



Clovek je potemtakem »poklican, da
je “za” druge, da postane “dar”«,"
vendar ni omejen samo na to;
poklican je ne le k temu, da Zivi “z”
drugimi ali “ob” drugih, temvec “za”
druge, kar pomeni sluziti, ljubiti.
Cloveska svoboda »se skvari, kadar
se Clovek predaja prevec lagodnemu
zZivljenju in se zapira v nekaksno
“zlato osamljenost”.«"’

Naravna razseznost in nadnaravna
podkrepljenost druzbenosti pa
vseeno ne pomenita, da lahko
druzbeni odnosi ostanejo prepusceni
Cisti spontanosti: mnoge naravne
sposobnosti ¢loveSkega bitja (npr.
govor) za pravilno izvajanje
zahtevajo izobrazZevanje in vajo.
Tako je tudi z druzbenostjo: potreben
je osebni in skupni napor, da bi se
lahko razvila."

Druzbenost ni omejena na politi¢cne
in poslovne zadeve; Se pomembnejsi
so odnosi, temeljeci na tem, kar je



najgloblje ¢loveskega: tudi glede
druzbenega okolja je treba v
ospredje postaviti duhovni element.
10d tod sledi, da se resni¢na
moznost za graditev ¢loveka vredne
druzbe nahaja v ¢lovekovi notranji
rasti. Clove$ka zgodovina se ne
odvija po nekakSnem neosebnem
determinizmu, marvec v interakciji
med razliCnimi generacijami ljudi,
katerih svobodna dejanja izgrajujejo
druzbeni red.” Vse to kaze, da je
treba poseben pomen pripisovati
duhovnim vrednotam in nesebi¢nim
odnosom, ki se porajajo iz
pripravljenosti na samopodarjanje.
To pa velja kot pravilo osebnega
ravnanja in tudi kot organizacijska
shema druzbe.

V zvezi z druzbenostjo je Se ena
Cloveska znacilnost: radikalna
enakost in postranske razlike med
osebami. Vsi ljudje imajo isto naravo
in isti izvor, bili so odreSeni po
Kristusu in poklicani k udeleZenosti v



istih bozjih dobrinah: »Vsi uzivajo
torej enako

dostojanstvo« (Katekizem, 1934). Ob
tej enakosti obstajajo tudi razlike, ki
jih je treba vrednotiti pozitivno, Ce
niso krivi¢ne: »Te razlike pripadajo
boZjemu nacrtu, ki hocCe, da vsak
prejme od drugega to, kar potrebuje,
in da tisti, ki razpolagajo s posebnimi
“talenti”, priobcujejo od tega dobrine
tistim, ki jih potrebujejo« (Katekizem,
1937).

2. Druzba

Cloveska druzbenost se udejanja z
vzpostavljanjem raznih zdruzenj,
usmerjenih v doseganje razlicnih
ciljev: »Druzba je skupnost oseb,
organsko povezanih na podlagi
pocela edinosti, ki presega vsako
izmed teh oseb« (Katekizem, 1880).

Ljudje imajo mnogotere cilje, tako
kot obstajajo raznovrstni tipi vezi:
ljubezen, narodnost, jezik, ozemlje,
kultura itd. Zato obstaja obSiren



mozaik ustanov in zdruZenj, ki so
lahko sestavljene iz malo oseb, tako
kot druzina, ali pa iz Stevila, ki
narasca, ko prehajamo od razli¢nih
zdruZzenj, do mest, drzav in do
mednarodne skupnosti.

Nekatere druzbe, kot sta druzina in
civilna druzba, so neposreden
odgovor na ¢lovekovo naravo in so
njena potreba; vsebujejo pa tudi
kulturne elemente, ki ¢lovesko
naravo razvijajo. Druge pa spadajo
na podrocje svobodne pobude in
ustrezajo temu, kar bi lahko
poimenovali “kulturizacija”
Clovekove naravne teZnje, Ki jo je kot
tako potrebno spodbujati (prim.
Katekizem, 1882; Kompendij
druzbenega nauka Cerkve, 151).

Tesna povezava med Clovesko osebo
in druzbenim zivljenjem pojasni
ogromen vpliv, ki ga ima druzba na
osebni razvoj, ter ¢lovesko skodo, ki
jo povzroca pomanjkljivo



organizirana druzba: obnasSanje oseb
je na neki nacin odvisno od druzbene
organiziranosti. Brez da bi clovesko
bitje zreducirali na nekaksen
anonimni element druzbe®, je treba
spomniti, da imata celovit razvoj
CloveSke osebe in druzbeni napredek
medsebojni vpliv'”: osebna
razseznost in druzbena razseznost
Cloveka si ne nasprotujeta, marvec
dopolnjujeta, Se vec: to sta dve med
seboj tesno povezani razseznosti, ki
druga drugo vzajemno krepita.

V tem smislu prihaja zaradi ¢loveSkih
grehov do vzpostavljanja krivi¢nih
oz. gresnih struktur™ v druzbi. Te
strukture so v nasprotju s poStenim
druzbenim redom, otezkocajo
zivljenje kreposti in spodbujajo
osebne grehe zoper pravi¢nost,
ljubezen, Cistost itd. Lahko so to
splosne nemoralne navade (npr.
politicna in ekonomska korupcija),
ali pa krivi¢ni zakoni (npr. zakoni, ki
dovoljujejo splav) itd."* Gresne



strukture je treba odstraniti in jih
nadomestiti s pravicnimi
strukturami.™

Eden izmed pomembnih nacinov za
odpravljanje nepravi¢nih struktur in
pokristjanjenje poklicnih odnosov ter
celotne druzbe je prizadevanje za
dosledno izpolnjevanje pravil
strokovne etike; takSno prizadevanje
je poleg tega tudi potrebni pogoj za
posvecevanje poklicnega dela.

3. Oblast

»Vsaka CloveSka skupnost potrebuje
oblast, ki naj jo vodi. Oblast ima
temelj v ¢loveski naravi. Potrebna je
za enotnost drzave (druzbe). Njena
vloga je v tem, da kolikor mogoce
zagotovi skupni blagor

druzbe« (Katekizem, 1898).

Ker je druzbenost ¢loveski naravi
lastna znacilnost, je treba zakljuciti,
da vsaka zakonita oblast izhaja iz
Boga kot stvarnika ¢loveSke narave



(prim. Rim 13,1; Katekizem, 1899).
Vendar pa je »dolocCitev drZzavne
ureditve in izbira voditeljev
prepuscena svobodnemu odlo¢anju
drzavljanov.«"*

Moralna zakonitost oblasti ne izhaja
iz same sebe: je v sluzbi Boga (prim.
Rim 13,4) za skupno dobro.™ Tisti, ki
So postavljeni na oblast, jo morajo
izvajati kot sluZenje, izvrSevati
razdelilno pravic¢nost, se izogibati
pristranskosti in kakrsnimkoli
osebnim Kkoristim ter ne smejo
ravnati despotsko (prim. Katekizem,
1902, 2235 in 2236).

»Ceprav se javna oblast v¢asih lahko
odrece temu, da prepreci nekaj, kar
bi zaradi prepovedi izzvalo Se vecjo
Skodo (prim. Sv. Tomaz Akvinski,
Summa Theologiae, I-1], q. 96, a. 2), ne
sme pa nikoli sprejeti tega, da bi
uzakonila kot pravico posameznikov
— tudi Ce bi bili vec¢ina ¢lanov
druzbe — prizadetje drugih oseb z



nepriznavanjem kaksne od njihovih
pravic, kot je pravica do Zivljenja.«®

Kar zadeva politiCne sisteme,
»Cerkev ceni demokrati¢ni sistem,
kolikor zagotavlja udelezbo
drZavljanov pri politi¢nih odlocitvah
in podloZnikom zagotavlja mozZnost,
da svoje vlade volijo in nadzirajo.«"”
Demokrati¢na ureditev drzave spada
v skupno dobro. Vendar pa »vrednost
demokracije stoji in pade z
vrednotami, ki jih utelesa in
pospesuje: gotovo so temeljne in
neogibne vrednote dostojanstvo
vsake Cloveske osebe, spostovanje
njenih nedotakljivih in neodtujljivih
pravic.«"® »Demokracija brez
vrednot se lahko spremeni v odkrit
ali prikrit totalitarizem.«™”

4. Skupni blagor

Skupni blagor pomeni »vsoto vseh
tistih razmer druzbenega Zivljenja, ki
tako skupnostim kakor posameznim
¢lanom omogocajo, da v vecji meri in



laZje dosegajo svojo popolnost.«®*”

Skupni blagor torej ne obsega samo
materialne, ampak tudi duhovno
raven (oboje je med seboj povezano),
ter vsebuje »tri bistvene

prvine« (Katekizem, 1906):

— spoStovanje osebe in njene

svobode;*"

— trud za druzbeno blaginjo in
1221

celosten CloveSki razvoj;
— prizadevanje za mir, se pravi za
»trajnost in varnost pravicnega
reda« (Katekizem, 1909).”*

Upostevajoc ¢lovekovo druzbeno
naravo je blagor vsakega
posameznika neobhodno povezan s
skupnim blagrom, ta pa mora spet
biti usmerjen v napredek oseb (prim.
Katekizem, 1905 in 1912).%"

Podrocje skupnega blagra ni samo
mesto ali drzava. Obstaja tudi
»vesoljni skupni blagor. Le-ta



zahteva organizacijo skupnosti
narodov« (Katekizem, 1911).

5. DruZba in preseZzna dimenzija
osebe

Druzbenost zadeva vse znacilnosti
Cloveske osebe, in zato tudi njeno
presezno dimenzijo. Globoka resnica
o Clovekuy, iz katere izhaja njegovo
dostojanstvo, je v tem, da je bozja
podoba in sli¢nost, ter da je poklican
k obcestvu z Njim™; zato se
»teoloSka razseznost kaze kot
potrebna tako za razclenitev kakor
tudi za reSitev perecih vpraSanj
¢loveskega soZitja.«*®

To pojasnjuje povrsnost druzbenih
predlogov, ki pozabljajo na presezno
dimenzijo. Ateizem — v svojih
razli¢nih izrazih — je dejansko eden
izmed najhujsih pojavov naSega Casa
in njegove posledice so za druzbeno
Zivljenje pogubne.”” To je $e posebej
opazno v sedanjem trenutku: ko se
izgubljajo verske korenine neke



skupnosti, postajajo odnosi med
njenimi ¢leni bolj napeti in nasilni,
ker oslabi in se celo izgubi moralni
zagon za dobro ravnanje.”

Ce ho¢emo, da ima druzbeni red
neko stabilno osnovo, je potreben
absolutni temelj, ki ni podvrzen
spremenljivim mnenjem ali igram
oblasti; absolutni temelj pa je samo
Bog."”” Treba se je torej izogibati
loCevanju, Se bolj pa postavljanju
nasprotij med versko in druzbeno
razseznostjo ¢loveske osebe;”
potrebno je uskladiti ti dve podrocji
resnice o Cloveku, ki se medsebojno
povezujeta in spodbujata:
brezpogojno iskanje Boga (prim.
Katekizem, 358 in 1721; Kompendij
druzbenega nauka Cerkve, 109) ter
skrb za bliZznjega in za svet, ki jo
okrepi teocentri¢na razseznost.”"

Zaradi tega je duhovna rast
nepogresljiva za spodbujanje
druzbenega razvoja: prenova druzbe



se napaja v kontemplaciji. SreCanje z
Bogom v molitvi dejansko vnasa v
zgodovino nekaksno skrivnostno silo,
ki spreminja sfca, jih nagiblje k
spreobrnjenju in je prav zaradi tega
energija, ki je potrebna za
preoblikovanje druzbenih struktur.

Prizadevanje za druzbene
spremembe brez resnega truda za
osebno spremembo je iluzija za
Clovestvo, ki se konca v razoCaranju,
pogosto pa tudi v resni degradaciji
zivljenja. “Nov druzbeni red”, ki bo
stvaren in ki zato vedno dopusca
moznost izboljSave, zahteva obenem
tudi okrepitev potrebnih tehni¢nih in
znanstvenih sposobnosti®”, moralno
vzgojo ter duhovno Zivljenje; od tod
bo prisla prenovitev ustanov in
struktur.® Pri tem pa ne pozabimo,
da prizadevanje za izgradnjo
pravicnega druzbenega reda tudi
plemeniti osebo, ki to udejanja.



6. Udelezenost katolicanov v
javnem Zivljenju

Sodelovati pri spodbujanju skupnega
blagra — vsakdo glede na poloZaj, ki
ga zaseda, in vlogo, ki jo vrsi — je
dolZnost, »nelocljivo povezana z
dostojanstvom clovesSke

osebe« (Katekizem, 1913). »Naj ne bo
nikogar, ki bi se (...) vdajal zgolj
individualisti¢ni etiki.«"** Zato se
morajo drzavljani »kolikor mogoce
dejavno udeleZevati javnega
Zivljenja« (Katekizem, 1915).""

Pravica in dolZznost do soudelezbe v
druzbenem Zivljenju izhaja iz nacela
subsidiarnosti: »Nadrejena druzba
ne sme toliko posegati v Zivljenje
podrejene druzbe, da ji odvzame
njeno pristojnost. ViSja naj jo v stiski
podpira in ji pomaga k temu, da svoje
lastno delovanje uglasi z drugimi
druzbenimi silami v korist skupni
blaginji.«""



Ta soudelezba se vrsi predvsem z
odgovornim izpolnjevanjem lastnih
druzinskih in poklicnih dolznosti
(prim. Katekizem, 1914) ter
obveznosti, ki izhajajo iz legalne
pravicnosti (npr. placevanje davkov).
37 Uresnicuje se tudi z udejanjanjem
kreposti, Se zlasti s krepostjo
solidarnosti.

UpostevajoC¢ medsebojno odvisnost
oseb in Cloveskih skupin, se mora
soudelezba v javnem Zivljenju
izvajati v duhu solidarnosti,
pojmovanem Kot prizadevanje za
dobro drugih.® Solidarnost mora
biti cilj in merilo za organiziranje
druzbe, ne zgolj kot moralna zelja,
temvec kot izrecna in legitimna
zahteva Cloveskega bitja; v veliki
meri je mir na svetu odvisen od nje
(prim. Katekizem, 1939 in 1941)."”
Ceprav se solidarnost tice vseh ljudi,
postane zaradi nujnosti toliko bolj
potrebna, kolikor teZja je situacija
posameznih oseb: gre za prednostno



ljubezen do pomoci potrebnih (prim.
Katekizem, 1932, 2443-2449;
Kompendij druZbenega nauka Cerkve,
183-184).

Kot drzavljani imajo verniki enake
dolZnosti in pravice Kot tisti, ki se
nahajajo v identicni situaciji; kot
katolicani imajo Se dodatno
odgovornost (prim.Tit 3,1-2; 1 Pt
2,13-15).1" Zato »se krséanski laiki
dejansko ne morejo odreci udelezbi v
“politiki”.«*" Ta udelezba je posebej
potrebna za to, da se doseze
»prepajanje socialnih, politi¢nih,
ekonomskih stvarnosti z zahtevami
krs¢anskega nauka in

Zivljenja« (Katekizem, 899).

Glede na to, da civilni zakoni pogosto
niso usklajeni z naukom Cerkve,
morajo katoliCani storiti vse, kar
morejo, in sodelovati z drugimi
drZavljani dobre volje, da bi se ti
zakoni popravili, vselej znotraj
zakonitih poti in z ljubeznijo."* Vv



vsakem primeru pa morajo svoje
ravnanje naravnati na katoliski
nauk, Cetudi bi jim to povzrocilo
neugodnosti, upostevajoc, da se je
treba Bogu pokoravati bolj kot ljudem
(prim. Apd 5,29).

Skratka, katoliCani morajo
uveljavljati svoje civilne pravice in
izpolnjevati svoje dolznosti; to
zadeva predvsem laiSke vernike, ki
so poklicani, da posvecujejo svet od
znotraj, z iniciativo in odgovornostjo,
brez da bi ¢akali na to, da cerkvena
hierarhija razreSi probleme s
civilnimi oblastmi oz. jim predlaga
resitve, ki naj jih privzamejo."”

Enrique Colom
Osnovna literatura

Katekizem katoliske Cerkve,
1877-1917; 1939-1942; 2234-2249.

Kompendij druZbenega nauka Cerkve,
34-43; 149-151; 164-170; 541-574.



Priporoceno branje

Sv. JoZefmarija, Homilija Kristus
Kralj, v Jezus prihaja mimo, 179-187.

Kongregacija za verski nauk,
Doktrinalno navodilo o nekaterih
vprasanjih, ki zadevajo udejstvovanje
in vedenje katolicanov v politicnem
Zivljenju, 24. 11. 2002.

Copyright © www.si.opusdei.org

[1]Prim. II. vatikanski koncil,
Gaudium et spes, 24-25; Kongregacija
za nauk vere, Navodilo Libertatis
conscientia, 32; Kompendij
druzbenega nauka Cerkve, 110.

[2]»Zedinjenost z Jezusom Kristusom
nas sprejme v njegov “za vse”, in to
napravi za nas nacin bivanja.
Obvezuje nas, da bivamo za druge; a
v zedinjenosti z Jezusom bo Sele


https://opusdei.org/

sploh mogoce, resni¢no bivati za
druge, za celoto« (Benedikt XVI., Okr.
Spe salvi, 30. 11. 2007, 28).

[3]Prim. Sv. Janez Pavel II., Okr.
Sollicitudo rei socialis, 30. 12. 1987,
40.

[4]Sv. Janez Pavel II., Apost. pismo
Mulieris dignitatem, 15. 8. 1988, 7.

[5]11. vatikanski koncil, Konst.
Gaudium et spes, 31.

[6]»Cloveska druzbena naravnanost
ne vodi avtomatic¢no v obcestvo oseb,
v darovanje samega sebe. Zaradi
nadutosti in sebi¢nosti odkriva
Clovek v sebi kali asocialnosti
(druZbene neprilagodljivosti),
individualisti¢ne zaprtosti in
preziranja drugega« (Kompendij
druzbenega nauka Cerkve, 150).

[7]Prim. Benedikt XVI., Okr. Spe salvi,
24 a.



[8]»Zgodovinsko obstojeca druzba
[je] posledica prepletanja svobode
vseh Jjudi, ki v njej med seboj
sodelujejo in tako s svojimi
odlocitvami prispevajo k njenemu
izpopolnjevanju ali

siromasenju« (Kompendij druZbenega
nauka Cerkve, 163).

[9]»Pocelo, nosilec in cilj vseh
druzbenih ustanov je in mora biti
ClovesSka oseba« (II. vatikanski koncil,
Konst. Gaudium et spes, 25). Prim. Pjj
XII., Radijsko sporocilo za boZic, 24.
12.1942: AAS 35 (1943) 12; Sv. Janez
XXIII., Okr. Mater et magistra: AAS 53
(1961) 453; Katekizem, 1881;
Kompendij druZbenega nauka Cerkve,
106.

[10]Prim. Sv. Janez Pavel II., OKkr.
Sollicitudo rei socialis, 38; Katekizem,
1888; Kompendij druzbenega nauka
Cerkve, 62, 82 in 134.

[11]Prim. Sv. Janez Pavel II., Okr.
Sollicitudo rei socialis, 36.



[12]»Ko (...) Cerkev govori o greSnih
razmerah (situacijah greha) ali kadar
kot druzbene grehe Zigosa doloCena
stanja (situacije) ali doloCeno
kolektivno vedenje (...), ve in naglasa,
da so taki primeri druzbenega
(socialnega) greha sad, nakopicenje
in koncentracija Stevilnih osebnih
grehov. Gre za zares Cisto osebne
grehe tistih, ki povzrocajo ali
pospesujejo krivico ali jo izkoriScajo;
ki iz lenobe, strahu, po
dogovorjenem molku, zakrinkani
sokrivdi ali brezbriznosti niCesar ne
narede, Ceprav bi mogli kaj storiti, da
se izognejo nekaterim druzbenim
zlom (nadlogam), jih odstranijo ali
vsaj omeje; ki se zatekajo k dozdevni
nemoznosti spremenitve sveta; in
tudi tisti, ki bi si radi prihranili napor
in Zrtev« (Sv. Janez Pavel II., Apost.
spod. Reconciliatio et paenitentia, 2.
12. 1984, 16).

[13]Prim. II. vatikanski koncil, Konst.
Lumen gentium, 36; Sv. Janez Pavel



II., Okr. Centesimus annus, 1. 5. 1991,
38; Kompendij druzbenega nauka
Cerkve, 570. V sploSnem gre za
proces, ne za nagle spremembe, kar
pomeni, da bodo verniki pogosto
morali sobivati s temi strukturami in
trpeti njihove posledice, brez da bi se
pri tem pustili pokvariti in brez da bi
opustili trud za njihovo spremembo.
Koristno je premisljevati Gospodove
besede: »Ne prosim, da jih vzames s
sveta, ampak da jih obvarujes
hudega« (Jn 17,15).

[14]11. vatikanski koncil, Konst.
Gaudium et spes, 74. Prim. Katekizem,
1901.

[15]»1zvrSevanje oblasti je zakonito
samo, Ce si prizadeva za skupni
blagor zadevne skupine in Ce za
dosego tega blagra uporablja
moralno dovoljena sredstva. Ce se
zgodi, da voditelji izdajo krivicne
zakone ali da ukrepajo v nasprotju z
nravnim redom, te odlocitve ne



morejo obvezovati v
vesti« (Katekizem, 1903).

[16]Sv. Janez Pavel II., Okr.
Evangelium vitae, 25. 3. 1995, 71.

[17]Sv. Janez Pavel II., Okr.
Centesimus annus, 46.

[18]Sv. Janez Pavel II., Enc.
Evangelium vitae, 70. PapeZ govori
predvsem o pravici vsakega
nedolZznega ¢loveskega bitja do
Zivljenja, Cemur nasprotujejo zakoni
o splavu.

[19]Sv. Janez Pavel II., Okr.
Centesimus annus, 46.

[20]1I. vatikanski koncil, Konst.
Gaudium etspes, 26. Prim. Katekizem,
1906.

[21]»V imenu skupnega blagra so
javne oblasti dolZzne spostovati
temeljne in neodtujljive pravice
CloveSke osebe. Druzba je dolzna



vsakomur izmed svojih ¢lanov
omogociti, da uresnici svojo
poklicanost. Se posebej ima skupni
blagor svoje mesto v pogojih za
uresnicevanje naravnih svoboscin, ki
so neobhodno potrebne za razcvet
CloveSke poklicanosti« (Katekizem,
1907).

[22]Oblast si mora v spostovanju
nacela subsidiarnosti in s
spodbujanjem zasebne pobude
prizadevati, da bi vsakdo imel na
razpolago, kar je potrebno za
dostojno Zivljenje: hrana, obleka,
zdravje, delo, izobrazba in kultura,
ustrezna obvescenost itd.; prim.
Katekizem, 1908 in 2211.

[23]Mir ni samo odsotnost vojne.
Miru ni mogoce doseci, brez da bi
Scitili dostojanstvo oseb in narodov,
prim. Katekizem, 2304. Mir je
»spokojnost reda« (Sv. Avgustin, De
civitate Dei, 19,13). Je delo
pravicnosti: Iz 32,17. Oblast mora z



zakonitimi sredstvi zagotavljati
»varnost druzbe in njenih c¢lanov.
Skupni blagor utemeljuje pravico do
zakonite osebne in skupne
obrambe« (Katekizem, 1909).

[24]»Druzbeni red in njegov
napredek se morata neprestano
usmerjati v blagor oseb (...) in ne
narobe« (II. vatikanski koncil, Okr.
Gaudium et spes, 26).

[25]Prim. II. vatikanski koncil, Konst.
Gaudium et spes, 19.

[26]Sv. Janez Pavel II., Okr.
Centesimus annus, 55. Prim. II.
vatikanski koncil, Gaudium et spes,
11 in 41.

[27]Prim. Sv. Janez Pavel II., Okr.
Evangelium vitae, 21-24. Sv. Janez
Pavel II. je, potem ko je spregovoril o
zmotah ideologij, dodal: »Ce se dalje
vprasamo, od kod izvirajo ti zmotni
nazori o bistvu ¢loveske osebe in 0
“subjektiviteti” druzbe, moremo



odgovoriti samo to, da je glavni vzrok
ateizem. Ko Clovek odgovarja na
bozji klic, ki se mu razodeva v
stvareh sveta, se zaveda svojega
nadnaravnega dostojanstva. (...) Ce
Clovek taji Boga, izgubi nosilen temelj
in stopa v neki druzbeni red, ki ne
pozna dostojanstva in odgovornosti
Cloveske osebe« (Sv. Janez Pavel I1.,
Okr. Centesimus annus, 13).

[28]Clovek lahko gradi druzbo in
»usmerja zemeljsko Zivljenje brez
Boga, toda brez Boga ga pravzaprav
lahko usmerja samo zoper ¢loveka.
Izklju€ujoCi humanizem je
necloveski humanizem« (Bl. Pavel
VI., Okr. Populorum progressio, 26. 3.
1967, 42). Prim. Sv. Janez XXIII., OKkr.
Mater et magistra: AAS 53 (1961)
452-453; I1. vatikanski koncil, Konst.
Gaudium et spes, 21; Benedikt XVI.,
Okr. Deus caritas est, 25. 12. 2005, 42.

[29]Prim. Leon XIII., OKkr. Diuturnum
illud:Acta Leonis XIII, 2 (1882) 277 in



278; Pij XI., Okr. Caritate Christi: AAS
24 (1932) 183-184.

[30]Nekateri gledajo na krS¢anstvo
kot na »skupek poboZznih dejanj, ne
da bi dojeli, da so le-ta povezana z
obiCajnim Zivljenjem, z nujnostjo, da
skrbimo za potrebe drugih in si
prizadevamo za odpravo krivic. (...)
Drugi pa si predstavljajo, da je treba
zato, da bi lahko bili ¢loveski, utisati
nekatere osrednje vidike krs¢anske
dogmatike, in se vedejo, kot da bi
molitveno zivljenje, stalni stik z
Bogom, pomenilo beg pred lastnimi
odgovornostmi in zapustitev sveta.
Pozabljajo, da nam je ravno Jezus
pokazal, do katere mere je treba
ljubiti in sluZiti. Samo Ce se trudimo
razumeti skrivnost bozje ljubezni,
ljubezni, ki sega vse do smrti, bomo
zmozni popolnoma podariti se
drugim, ne da bi nas premagale
tezave ali brezbriznost« (Sv.
JoZefmarija, Jezus prihaja mimo, 98).



[31]Obstaja globoko »medsebojno
delovanje med ljubeznijo do Boga in
ljubeznijo do bliZznjega (...). Ce v meni
sploh ni stika z Bogom, potem nikoli
ne morem Vv bliZznjem videti bliZnjega
in ne morem v njem prepoznati
bozje podobe. Ce pa iz svojega
Zivljenja popolnoma izrinem
pozornost do bliznjega in bi bil rad
samo “pobozen”, da bi izpolnjeval
samo svoje “verske dolznosti”, tedaj
usahne tudi moj odnos do

Boga« (Benedikt XVI., Okr. Deus
caritas est, 18). Prim. Sv. Janez Pavel
I1., Okr. Evangelium vitae, 35-36;
Kompendij druzbenega nauka Cerkve,
40.

[32]»Vsako strokovno delo zahteva
predhodno izobrazZevanje, nato pa
neprestan trud za dodatno
izobrazevanje in prilagajanje novim
okoliS¢inam. Ta trud predstavlja
posebno dolznost za vse, ki si
prizadevajo zasesti vodilne poloZaje
v druzbi, saj so poklicani k



pomembni sluzbi, od katere je
odvisno blagostanje vseh« (Sv.
JozZefmarija, Pogovori, 90).

[33]»K boljSemu svetu prispevamo le,
Ce zdaj in neposredno delamo dobro
Z vso zavzetostjo in tam, Kjer je to
mogocCe« (Benedikt XVI., Okr. Deus
caritas est, 31 b).

[34]1I. vatikanski koncil, Konst.
Gaudium et spes, 30.

[35]»Clovek ali druzba, ki se ne
odzivata na trpljenje in krivice, ki se
jih ne trudita lajSati, nista Clovek in
druzba po meri ljubezni Jezusovega
Srca. Kristjani — ko ohranjajo kar
najvecjo svobodo in zato tudi velik
pluralizem ob proucevanju in
uresnicevanju razli¢nih reSitev —,
morajo biti enotni v istem
prizadevanju sluZiti ¢lovestvu.
Drugace njihovo kr$¢anstvo ne bo
Jezusova beseda in Zivljenje; krinka
bo in prevara pred Bogom in pred



ljudmi« (Sv. Jozefmarija, Jezus
prihaja mimo, 167).

[36]Sv. Janez Pavel II., Okr.
Centesimus annus, 48. Prim.
Katekizem, 1883; Kompendij
druzbenega nauka Cerkve, 186 in 187.

»Nacelo subsidiarnosti nasprotuje
vsem oblikam kolektivizma. To
nacelo zaCrtava meje poseganju
drZave. Spravljati hoce v medsebojno
skladje odnose med posamezniki in
druzbami. In teZi za tem, da bi bil
vzpostavljen resni¢no mednaroden
red« (Katekizem, 1885).

»Bog vsaki stvari izroCa naloge, ki jih
je sposobna opravljati po zmoznostih
svoje narave. Ta nacin vladanja je
treba posnemati v druzbenem
zivljenju. Bozje ravnanje v vladanju
sveta, ki pricuje o tolik$ni obzirnosti
do Cloveske svobode, bi moral
navdihovati modrost tistih, ki vladajo
Cloveske skupnosti. Ravnajo naj se



kot sluzabniki boZje
previdnosti« (Katekizem, 1884).

[37]Legalna pravicnost je krepost, ki
Cloveka nagiba k temu, da izroci
tisto, kar je po pravici dolzan dati
skupnosti, prim. Katekizem, 2411.

»Podrejenost avtoriteti in
soodgovornost za skupni blagor
moralno zahtevata plaCevanje
davkov« (Katekizem, 2240).
»Goljufanje in druge zvijace, s
katerimi se nekateri izmikajo
prisilam zakona ali predpisom
socialne dolZznosti, je treba odlo¢no
obsoditi, ker so nezdruzljive z
zahtevami pravicnosti« (Katekizem,
1916).

[38]»Gre za medsebojno odvisnost, ki
je razumljena kot doloCujoci sistem
odnosov v sedanjem svetu, v
ekonomskem, kulturnem, politicnem
ter verskem vidiku, in ki je privzeta
kot nravna kategorija. Kadar je
medsebojna odvisnost priznana tako,



je ustrezni odgovor nanjo
solidarnost, kot nravna in druzbena
drza ter kot “krepost”« (Sv. Janez
Pavel II., Okr. Sollicitudo rei socialis,
38).

[39]Prim. Kompendij druzbenega
nauka Cerkve, 193-195.

[40]Prim. II. vatikanski koncil,
Gaudium et spes, 75.

[41]Sv. Janez Pavel II., Apost. spod.
Christifideles laici, 30. 12. 1988, 42.

[42]Na primer, »ko ne bi bilo mogoce
odvrniti ali popolnoma razveljaviti
zakona za splav, bi poslanec, ¢igar
absolutno nasprotovanje splavu bi
bilo jasno in vsem znano, mogel
upraviceno dati podporo predlogom,
ki merijo na omejitev Skode takega
zakona in zmanjSati negativne
ucCinke na ravni kulture in javne
morale« (Sv. Janez Pavel II., Okr.
Evangelium vitae, 73).



[43]Laikom pritice, da »s svojo
svobodno pobudo in ne da bi pasivno
c¢akali na navodila ali smernice, v
krs¢anskem duhu prodirajo v
miselnost in navade, v zakone in
strukture svojih zZivljenjskih
skupnosti« (Bl. Pavel VI., Okr.
Populorum progressio, 81). Prim. II.
vatikanski koncil, Konst. Lumen
gentium, 31; Konst. Gaudium et spes,
43; Sv. Janez Pavel II., Apost. spod.
Christifideles laici, 15; Katekizem,
2442,

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-29-cloveska-oseba-in-
druzba/ (8. Feb. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/tema-29-cloveska-oseba-in-druzba/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-29-cloveska-oseba-in-druzba/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-29-cloveska-oseba-in-druzba/

	TEMA 29. Človeška oseba in družba

