
opusdei.org

TEMA 29. Človeška
oseba in družba

Družba za človeka ni nekaj
postranskega, temveč izhaja iz
njegove družbenosti: človeška
oseba raste in uresničuje svojo
poklicanost samo v povezavi z
drugimi.

3. Dec. 2013

1. Človekova družbenost

Bog ni ustvaril človeka kot »samotno
bitje«, temveč je hotel, da je
“družabno bitje” (prim. 1 Mz 1,27;
2,18.20.23). Za človeško osebo



družbeno življenje ni nekaj
postranskega, temveč izhaja iz
pomembne razsežnosti, ki pripada
njegovi naravi: družbenost. Človeško
bitje lahko raste in uresničuje svojo
poklicanost samo v povezavi z
drugimi.[1]

Ta naravna družbenost postane
očitnejša v luči vere, kajti obstaja
določena podobnost med notranjim
življenjem Svete Trojice in
občestvom (povezanostjo), ki mora
vladati med ljudmi; vsi pa so bi bili
enako odrešeni po Kristusu ter so
poklicani k enemu in istemu cilju.[2]

Razodetje nas uči, da morajo biti
človekovi odnosi odprti za vse
človeštvo, brez izključevanja kogar
koli; biti morajo popolnoma
zastonjski, kajti v bližnjem, bolj kot
sebi enakega, vidimo živo podobo
Boga in treba je biti pripravljen na
razdajanje zanj prav do konca.[3]



Človek je potemtakem »poklican, da
je “za” druge, da postane “dar”«,[4]

vendar ni omejen samo na to;
poklican je ne le k temu, da živi “z”
drugimi ali “ob” drugih, temveč “za”
druge, kar pomeni služiti, ljubiti.
Človeška svoboda »se skvari, kadar
se človek predaja preveč lagodnemu
življenju in se zapira v nekakšno
“zlato osamljenost”.«[5]

Naravna razsežnost in nadnaravna
podkrepljenost družbenosti pa
vseeno ne pomenita, da lahko
družbeni odnosi ostanejo prepuščeni
čisti spontanosti: mnoge naravne
sposobnosti človeškega bitja (npr.
govor) za pravilno izvajanje
zahtevajo izobraževanje in vajo.
Tako je tudi z družbenostjo: potreben
je osebni in skupni napor, da bi se
lahko razvila.[6]

Družbenost ni omejena na politične
in poslovne zadeve; še pomembnejši
so odnosi, temelječi na tem, kar je



najgloblje človeškega: tudi glede
družbenega okolja je treba v
ospredje postaviti duhovni element.
[7] Od tod sledi, da se resnična
možnost za graditev človeka vredne
družbe nahaja v človekovi notranji
rasti. Človeška zgodovina se ne
odvija po nekakšnem neosebnem
determinizmu, marveč v interakciji
med različnimi generacijami ljudi,
katerih svobodna dejanja izgrajujejo
družbeni red.[8] Vse to kaže, da je
treba poseben pomen pripisovati
duhovnim vrednotam in nesebičnim
odnosom, ki se porajajo iz
pripravljenosti na samopodarjanje.
To pa velja kot pravilo osebnega
ravnanja in tudi kot organizacijska
shema družbe.

V zvezi z družbenostjo je še ena
človeška značilnost: radikalna
enakost in postranske razlike med
osebami. Vsi ljudje imajo isto naravo
in isti izvor, bili so odrešeni po
Kristusu in poklicani k udeleženosti v



istih božjih dobrinah: »Vsi uživajo
torej enako
dostojanstvo« (Katekizem, 1934). Ob
tej enakosti obstajajo tudi razlike, ki
jih je treba vrednotiti pozitivno, če
niso krivične: »Te razlike pripadajo
božjemu načrtu, ki hoče, da vsak
prejme od drugega to, kar potrebuje,
in da tisti, ki razpolagajo s posebnimi
“talenti”, priobčujejo od tega dobrine
tistim, ki jih potrebujejo« (Katekizem,
1937).

2. Družba

Človeška družbenost se udejanja z
vzpostavljanjem raznih združenj,
usmerjenih v doseganje različnih
ciljev: »Družba je skupnost oseb,
organsko povezanih na podlagi
počela edinosti, ki presega vsako
izmed teh oseb« (Katekizem, 1880).

Ljudje imajo mnogotere cilje, tako
kot obstajajo raznovrstni tipi vezi:
ljubezen, narodnost, jezik, ozemlje,
kultura itd. Zato obstaja obširen



mozaik ustanov in združenj, ki so
lahko sestavljene iz malo oseb, tako
kot družina, ali pa iz števila, ki
narašča, ko prehajamo od različnih
združenj, do mest, držav in do
mednarodne skupnosti.

Nekatere družbe, kot sta družina in
civilna družba, so neposreden
odgovor na človekovo naravo in so
njena potreba; vsebujejo pa tudi
kulturne elemente, ki človeško
naravo razvijajo. Druge pa spadajo
na področje svobodne pobude in
ustrezajo temu, kar bi lahko
poimenovali “kulturizacija”
človekove naravne težnje, ki jo je kot
táko potrebno spodbujati (prim. 
Katekizem, 1882; Kompendij
družbenega nauka Cerkve, 151).

Tesna povezava med človeško osebo
in družbenim življenjem pojasni
ogromen vpliv, ki ga ima družba na
osebni razvoj, ter človeško škodo, ki
jo povzroča pomanjkljivo



organizirana družba: obnašanje oseb
je na neki način odvisno od družbene
organiziranosti. Brez da bi človeško
bitje zreducirali na nekakšen
anonimni element družbe[9], je treba
spomniti, da imata celovit razvoj
človeške osebe in družbeni napredek
medsebojni vpliv[10]: osebna
razsežnost in družbena razsežnost
človeka si ne nasprotujeta, marveč
dopolnjujeta, še več: to sta dve med
seboj tesno povezani razsežnosti, ki
druga drugo vzajemno krepita.

V tem smislu prihaja zaradi človeških
grehov do vzpostavljanja krivičnih
oz. grešnih struktur[11] v družbi. Te
strukture so v nasprotju s poštenim
družbenim redom, otežkočajo
življenje kreposti in spodbujajo
osebne grehe zoper pravičnost,
ljubezen, čistost itd. Lahko so to
splošne nemoralne navade (npr.
politična in ekonomska korupcija),
ali pa krivični zakoni (npr. zakoni, ki
dovoljujejo splav) itd.[12] Grešne



strukture je treba odstraniti in jih
nadomestiti s pravičnimi
strukturami.[13]

Eden izmed pomembnih načinov za
odpravljanje nepravičnih struktur in
pokristjanjenje poklicnih odnosov ter
celotne družbe je prizadevanje za
dosledno izpolnjevanje pravil
strokovne etike; takšno prizadevanje
je poleg tega tudi potrebni pogoj za
posvečevanje poklicnega dela.

3. Oblast

»Vsaka človeška skupnost potrebuje
oblast, ki naj jo vodi. Oblast ima
temelj v človeški naravi. Potrebna je
za enotnost države (družbe). Njena
vloga je v tem, da kolikor mogoče
zagotovi skupni blagor
družbe« (Katekizem, 1898).

Ker je družbenost človeški naravi
lastna značilnost, je treba zaključiti,
da vsaka zakonita oblast izhaja iz
Boga kot stvarnika človeške narave



(prim. Rim 13,1; Katekizem, 1899).
Vendar pa je »določitev državne
ureditve in izbira voditeljev
prepuščena svobodnemu odločanju
državljanov.«[14]

Moralna zakonitost oblasti ne izhaja
iz same sebe: je v službi Boga (prim. 
Rim 13,4) za skupno dobro.[15] Tisti, ki
so postavljeni na oblast, jo morajo
izvajati kot služenje, izvrševati
razdelilno pravičnost, se izogibati
pristranskosti in kakršnimkoli
osebnim koristim ter ne smejo
ravnati despotsko (prim. Katekizem,
1902, 2235 in 2236).

»Čeprav se javna oblast včasih lahko
odreče temu, da prepreči nekaj, kar
bi zaradi prepovedi izzvalo še večjo
škodo (prim. Sv. Tomaž Akvinski, 
Summa Theologiae, I-II, q. 96, a. 2), ne
sme pa nikoli sprejeti tega, da bi
uzakonila kot pravico posameznikov
— tudi če bi bili večina članov
družbe — prizadetje drugih oseb z



nepriznavanjem kakšne od njihovih
pravic, kot je pravica do življenja.«[16]

Kar zadeva politične sisteme,
»Cerkev ceni demokratični sistem,
kolikor zagotavlja udeležbo
državljanov pri političnih odločitvah
in podložnikom zagotavlja možnost,
da svoje vlade volijo in nadzirajo.«[17]

Demokratična ureditev države spada
v skupno dobro. Vendar pa »vrednost
demokracije stoji in pade z
vrednotami, ki jih uteleša in
pospešuje: gotovo so temeljne in
neogibne vrednote dostojanstvo
vsake človeške osebe, spoštovanje
njenih nedotakljivih in neodtujljivih
pravic.«[18] »Demokracija brez
vrednot se lahko spremeni v odkrit
ali prikrit totalitarizem.«[19]

4. Skupni blagor

Skupni blagor pomeni »vsoto vseh
tistih razmer družbenega življenja, ki
tako skupnostim kakor posameznim
članom omogočajo, da v večji meri in



lažje dosegajo svojo popolnost.«[20]

Skupni blagor torej ne obsega samo
materialne, ampak tudi duhovno
raven (oboje je med seboj povezano),
ter vsebuje »tri bistvene
prvine« (Katekizem, 1906):

— spoštovanje osebe in njene
svobode;[21]

— trud za družbeno blaginjo in
celosten človeški razvoj;[22]

— prizadevanje za mir, se pravi za
»trajnost in varnost pravičnega
reda« (Katekizem, 1909).[23]

Upoštevajoč človekovo družbeno
naravo je blagor vsakega
posameznika neobhodno povezan s
skupnim blagrom, ta pa mora spet
biti usmerjen v napredek oseb (prim.
Katekizem, 1905 in 1912).[24]

Področje skupnega blagra ni samo
mesto ali država. Obstaja tudi
»vesoljni skupni blagor. Le-ta



zahteva organizacijo skupnosti
narodov« (Katekizem, 1911).

5. Družba in presežna dimenzija
osebe

Družbenost zadeva vse značilnosti
človeške osebe, in zato tudi njeno
presežno dimenzijo. Globoka resnica
o človeku, iz katere izhaja njegovo
dostojanstvo, je v tem, da je božja
podoba in sličnost, ter da je poklican
k občestvu z Njim[25]; zato se
»teološka razsežnost kaže kot
potrebna tako za razčlenitev kakor
tudi za rešitev perečih vprašanj
človeškega sožitja.«[26]

To pojasnjuje površnost družbenih
predlogov, ki pozabljajo na presežno
dimenzijo. Ateizem — v svojih
različnih izrazih — je dejansko eden
izmed najhujših pojavov našega časa
in njegove posledice so za družbeno
življenje pogubne.[27] To je še posebej
opazno v sedanjem trenutku: ko se
izgubljajo verske korenine neke



skupnosti, postajajo odnosi med
njenimi členi bolj napeti in nasilni,
ker oslabi in se celo izgubi moralni
zagon za dobro ravnanje.[28]

Če hočemo, da ima družbeni red
neko stabilno osnovo, je potreben
absolutni temelj, ki ni podvržen
spremenljivim mnenjem ali igram
oblasti; absolutni temelj pa je samo
Bog.[29] Treba se je torej izogibati
ločevanju, še bolj pa postavljanju
nasprotij med versko in družbeno
razsežnostjo človeške osebe;[30]

potrebno je uskladiti ti dve področji
resnice o človeku, ki se medsebojno
povezujeta in spodbujata:
brezpogojno iskanje Boga (prim. 
Katekizem, 358 in 1721; Kompendij
družbenega nauka Cerkve, 109) ter
skrb za bližnjega in za svet, ki jo
okrepi teocentrična razsežnost.[31]

Zaradi tega je duhovna rast
nepogrešljiva za spodbujanje
družbenega razvoja: prenova družbe



se napaja v kontemplaciji. Srečanje z
Bogom v molitvi dejansko vnaša v
zgodovino nekakšno skrivnostno silo,
ki spreminja sŕca, jih nagiblje k
spreobrnjenju in je prav zaradi tega
energija, ki je potrebna za
preoblikovanje družbenih struktur.

Prizadevanje za družbene
spremembe brez resnega truda za
osebno spremembo je iluzija za
človeštvo, ki se konča v razočaranju,
pogosto pa tudi v resni degradaciji
življenja. “Nov družbeni red”, ki bo
stvaren in ki zato vedno dopušča
možnost izboljšave, zahteva obenem
tudi okrepitev potrebnih tehničnih in
znanstvenih sposobnosti[32], moralno
vzgojo ter duhovno življenje; od tod
bo prišla prenovitev ustanov in
struktur.[33] Pri tem pa ne pozabimo,
da prizadevanje za izgradnjo
pravičnega družbenega reda tudi
plemeniti osebo, ki to udejanja.



6. Udeleženost katoličanov v
javnem življenju

Sodelovati pri spodbujanju skupnega
blagra — vsakdo glede na položaj, ki
ga zaseda, in vlogo, ki jo vrši — je
dolžnost, »neločljivo povezana z
dostojanstvom človeške
osebe« (Katekizem, 1913). »Naj ne bo
nikogar, ki bi se (…) vdajal zgolj
individualistični etiki.«[34] Zato se
morajo državljani »kolikor mogoče
dejavno udeleževati javnega
življenja« (Katekizem, 1915).[35]

Pravica in dolžnost do soudeležbe v
družbenem življenju izhaja iz načela
subsidiarnosti: »Nadrejena družba
ne sme toliko posegati v življenje
podrejene družbe, da ji odvzame
njeno pristojnost. Višja naj jo v stiski
podpira in ji pomaga k temu, da svoje
lastno delovanje uglasi z drugimi
družbenimi silami v korist skupni
blaginji.«[36]



Ta soudeležba se vrši predvsem z
odgovornim izpolnjevanjem lastnih
družinskih in poklicnih dolžnosti
(prim. Katekizem, 1914) ter
obveznosti, ki izhajajo iz legalne
pravičnosti (npr. plačevanje davkov).
[37] Uresničuje se tudi z udejanjanjem
kreposti, še zlasti s krepostjo
solidarnosti.

Upoštevajoč medsebojno odvisnost
oseb in človeških skupin, se mora
soudeležba v javnem življenju
izvajati v duhu solidarnosti,
pojmovanem kot prizadevanje za
dobro drugih.[38] Solidarnost mora
biti cilj in merilo za organiziranje
družbe, ne zgolj kot moralna želja,
temveč kot izrecna in legitimna
zahteva človeškega bitja; v veliki
meri je mir na svetu odvisen od nje
(prim. Katekizem, 1939 in 1941).[39]

Čeprav se solidarnost tiče vseh ljudi,
postane zaradi nujnosti toliko bolj
potrebna, kolikor težja je situacija
posameznih oseb: gre za prednostno



ljubezen do pomoči potrebnih (prim. 
Katekizem, 1932, 2443-2449; 
Kompendij družbenega nauka Cerkve,
183-184).

Kot državljani imajo verniki enake
dolžnosti in pravice kot tisti, ki se
nahajajo v identični situaciji; kot
katoličani imajo še dodatno
odgovornost (prim.Tit 3,1-2; 1 Pt
2,13-15).[40] Zato »se krščanski laiki
dejansko ne morejo odreči udeležbi v
“politiki”.«[41] Ta udeležba je posebej
potrebna za to, da se doseže
»prepajanje socialnih, političnih,
ekonomskih stvarnosti z zahtevami
krščanskega nauka in
življenja« (Katekizem, 899).

Glede na to, da civilni zakoni pogosto
niso usklajeni z naukom Cerkve,
morajo katoličani storiti vse, kar
morejo, in sodelovati z drugimi
državljani dobre volje, da bi se ti
zakoni popravili, vselej znotraj
zakonitih poti in z ljubeznijo.[42] V



vsakem primeru pa morajo svoje
ravnanje naravnati na katoliški
nauk, četudi bi jim to povzročilo
neugodnosti, upoštevajoč, da se je
treba Bogu pokoravati bolj kot ljudem
(prim. Apd 5,29).

Skratka, katoličani morajo
uveljavljati svoje civilne pravice in
izpolnjevati svoje dolžnosti; to
zadeva predvsem laiške vernike, ki
so poklicani, da posvečujejo svet od
znotraj, z iniciativo in odgovornostjo,
brez da bi čakali na to, da cerkvena
hierarhija razreši probleme s
civilnimi oblastmi oz. jim predlaga
rešitve, ki naj jih privzamejo.[43]

Enrique Colom

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve,
1877-1917; 1939-1942; 2234-2249.

Kompendij družbenega nauka Cerkve,
34-43; 149-151; 164-170; 541-574.



Priporočeno branje

Sv. Jožefmarija, Homilija Kristus
Kralj, v Jezus prihaja mimo, 179-187.

Kongregacija za verski nauk, 
Doktrinalno navodilo o nekaterih
vprašanjih, ki zadevajo udejstvovanje
in vedenje katoličanov v političnem
življenju, 24. 11. 2002.

Copyright © www.si.opusdei.org

[1]Prim. II. vatikanski koncil, 
Gaudium et spes, 24-25; Kongregacija
za nauk vere, Navodilo Libertatis
conscientia, 32; Kompendij
družbenega nauka Cerkve, 110.

[2]»Zedinjenost z Jezusom Kristusom
nas sprejme v njegov “za vse”, in to
napravi za naš način bivanja.
Obvezuje nas, da bivamo za druge; a
v zedinjenosti z Jezusom bo šele

https://opusdei.org/


sploh mogoče, resnično bivati za
druge, za celoto« (Benedikt XVI., Okr.
Spe salvi, 30. 11. 2007, 28).

[3]Prim. Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Sollicitudo rei socialis, 30. 12. 1987,
40.

[4]Sv. Janez Pavel II., Apost. pismo 
Mulieris dignitatem, 15. 8. 1988, 7.

[5]II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et spes, 31.

[6]»Človeška družbena naravnanost
ne vodi avtomatično v občestvo oseb,
v darovanje samega sebe. Zaradi
nadutosti in sebičnosti odkriva
človek v sebi kali asocialnosti
(družbene neprilagodljivosti),
individualistične zaprtosti in
preziranja drugega« (Kompendij
družbenega nauka Cerkve, 150).

[7]Prim. Benedikt XVI., Okr. Spe salvi,
24 a.



[8]»Zgodovinsko obstoječa družba
[je] posledica prepletanja svobode
vseh ljudi, ki v njej med seboj
sodelujejo in tako s svojimi
odločitvami prispevajo k njenemu
izpopolnjevanju ali
siromašenju« (Kompendij družbenega
nauka Cerkve, 163).

[9]»Počelo, nosilec in cilj vseh
družbenih ustanov je in mora biti
človeška oseba« (II. vatikanski koncil,
Konst. Gaudium et spes, 25). Prim. Pij
XII., Radijsko sporočilo za božič, 24.
12. 1942: AAS 35 (1943) 12; Sv. Janez
XXIII., Okr. Mater et magistra: AAS 53
(1961) 453; Katekizem, 1881; 
Kompendij družbenega nauka Cerkve,
106.

[10]Prim. Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Sollicitudo rei socialis, 38; Katekizem,
1888; Kompendij družbenega nauka
Cerkve, 62, 82 in 134.

[11]Prim. Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Sollicitudo rei socialis, 36.



[12]»Ko (…) Cerkev govori o grešnih
razmerah (situacijah greha) ali kadar
kot družbene grehe žigosa določena
stanja (situacije) ali določeno
kolektivno vedenje (…), ve in naglaša,
da so taki primeri družbenega
(socialnega) greha sad, nakopičenje
in koncentracija številnih osebnih
grehov. Gre za zares čisto osebne
grehe tistih, ki povzročajo ali
pospešujejo krivico ali jo izkoriščajo;
ki iz lenobe, strahu, po
dogovorjenem molku, zakrinkani
sokrivdi ali brezbrižnosti ničesar ne
narede, čeprav bi mogli kaj storiti, da
se izognejo nekaterim družbenim
zlom (nadlogam), jih odstranijo ali
vsaj omeje; ki se zatekajo k dozdevni
nemožnosti spremenitve sveta; in
tudi tisti, ki bi si radi prihranili napor
in žrtev« (Sv. Janez Pavel II., Apost.
spod. Reconciliatio et paenitentia, 2.
12. 1984, 16).

[13]Prim. II. vatikanski koncil, Konst. 
Lumen gentium, 36; Sv. Janez Pavel



II., Okr. Centesimus annus, 1. 5. 1991,
38; Kompendij družbenega nauka
Cerkve, 570. V splošnem gre za
proces, ne za nagle spremembe, kar
pomeni, da bodo verniki pogosto
morali sobivati s temi strukturami in
trpeti njihove posledice, brez da bi se
pri tem pustili pokvariti in brez da bi
opustili trud za njihovo spremembo.
Koristno je premišljevati Gospodove
besede: »Ne prosim, da jih vzameš s
sveta, ampak da jih obvaruješ
hudega« (Jn 17,15).

[14]II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et spes, 74. Prim. Katekizem,
1901.

[15]»Izvrševanje oblasti je zakonito
samo, če si prizadeva za skupni
blagor zadevne skupine in če za
dosego tega blagra uporablja
moralno dovoljena sredstva. Če se
zgodi, da voditelji izdajo krivične
zakone ali da ukrepajo v nasprotju z
nravnim redom, te odločitve ne



morejo obvezovati v
vesti« (Katekizem, 1903).

[16]Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Evangelium vitae, 25. 3. 1995, 71.

[17]Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Centesimus annus, 46.

[18]Sv. Janez Pavel II., Enc. 
Evangelium vitae, 70. Papež govori
predvsem o pravici vsakega
nedolžnega človeškega bitja do
življenja, čemur nasprotujejo zakoni
o splavu.

[19]Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Centesimus annus, 46.

[20]II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium etspes, 26. Prim. Katekizem,
1906.

[21]»V imenu skupnega blagra so
javne oblasti dolžne spoštovati
temeljne in neodtujljive pravice
človeške osebe. Družba je dolžna



vsakomur izmed svojih članov
omogočiti, da uresniči svojo
poklicanost. Še posebej ima skupni
blagor svoje mesto v pogojih za
uresničevanje naravnih svoboščin, ki
so neobhodno potrebne za razcvet
človeške poklicanosti« (Katekizem,
1907).

[22]Oblast si mora v spoštovanju
načela subsidiarnosti in s
spodbujanjem zasebne pobude
prizadevati, da bi vsakdo imel na
razpolago, kar je potrebno za
dostojno življenje: hrana, obleka,
zdravje, delo, izobrazba in kultura,
ustrezna obveščenost itd.; prim. 
Katekizem, 1908 in 2211.

[23]Mir ni samo odsotnost vojne.
Miru ni mogoče doseči, brez da bi
ščitili dostojanstvo oseb in narodov,
prim. Katekizem, 2304. Mir je
»spokojnost reda« (Sv. Avguštin, De
civitate Dei, 19,13). Je delo
pravičnosti: Iz 32,17. Oblast mora z



zakonitimi sredstvi zagotavljati
»varnost družbe in njenih članov.
Skupni blagor utemeljuje pravico do
zakonite osebne in skupne
obrambe« (Katekizem, 1909).

[24]»Družbeni red in njegov
napredek se morata neprestano
usmerjati v blagor oseb (…) in ne
narobe« (II. vatikanski koncil, Okr. 
Gaudium et spes, 26).

[25]Prim. II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et spes, 19.

[26]Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Centesimus annus, 55. Prim. II.
vatikanski koncil, Gaudium et spes,
11 in 41.

[27]Prim. Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Evangelium vitae, 21-24. Sv. Janez
Pavel II. je, potem ko je spregovoril o
zmotah ideologij, dodal: »Če se dalje
vprašamo, od kod izvirajo ti zmotni
nazori o bistvu človeške osebe in o
“subjektiviteti” družbe, moremo



odgovoriti samo to, da je glavni vzrok
ateizem. Ko človek odgovarja na
božji klic, ki se mu razodeva v
stvareh sveta, se zaveda svojega
nadnaravnega dostojanstva. (…) Če
človek taji Boga, izgubi nosilen temelj
in stopa v neki družbeni red, ki ne
pozna dostojanstva in odgovornosti
človeške osebe« (Sv. Janez Pavel II.,
Okr. Centesimus annus, 13).

[28]Človek lahko gradi družbo in
»usmerja zemeljsko življenje brez
Boga, toda brez Boga ga pravzaprav
lahko usmerja samo zoper človeka.
Izključujoči humanizem je
nečloveški humanizem« (Bl. Pavel
VI., Okr. Populorum progressio, 26. 3.
1967, 42). Prim. Sv. Janez XXIII., Okr. 
Mater et magistra: AAS 53 (1961)
452-453; II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et spes, 21; Benedikt XVI.,
Okr. Deus caritas est, 25. 12. 2005, 42.

[29]Prim. Leon XIII., Okr. Diuturnum
illud:Acta Leonis XIII, 2 (1882) 277 in



278; Pij XI., Okr. Caritate Christi: AAS
24 (1932) 183-184.

[30]Nekateri gledajo na krščanstvo
kot na »skupek pobožnih dejanj, ne
da bi dojeli, da so le-ta povezana z
običajnim življenjem, z nujnostjo, da
skrbimo za potrebe drugih in si
prizadevamo za odpravo krivic. (…)
Drugi pa si predstavljajo, da je treba
zato, da bi lahko bili človeški, utišati
nekatere osrednje vidike krščanske
dogmatike, in se vedejo, kot da bi
molitveno življenje, stalni stik z
Bogom, pomenilo beg pred lastnimi
odgovornostmi in zapustitev sveta.
Pozabljajo, da nam je ravno Jezus
pokazal, do katere mere je treba
ljubiti in služiti. Samo če se trudimo
razumeti skrivnost božje ljubezni,
ljubezni, ki sega vse do smrti, bomo
zmožni popolnoma podariti se
drugim, ne da bi nas premagale
težave ali brezbrižnost« (Sv.
Jožefmarija, Jezus prihaja mimo, 98).



[31]Obstaja globoko »medsebojno
delovanje med ljubeznijo do Boga in
ljubeznijo do bližnjega (…). Če v meni
sploh ni stika z Bogom, potem nikoli
ne morem v bližnjem videti bližnjega
in ne morem v njem prepoznati
božje podobe. Če pa iz svojega
življenja popolnoma izrinem
pozornost do bližnjega in bi bil rad
samo “pobožen”, da bi izpolnjeval
samo svoje “verske dolžnosti”, tedaj
usahne tudi moj odnos do
Boga« (Benedikt XVI., Okr. Deus
caritas est, 18). Prim. Sv. Janez Pavel
II., Okr. Evangelium vitae, 35-36; 
Kompendij družbenega nauka Cerkve,
40.

[32]»Vsako strokovno delo zahteva
predhodno izobraževanje, nato pa
neprestan trud za dodatno
izobraževanje in prilagajanje novim
okoliščinam. Ta trud predstavlja
posebno dolžnost za vse, ki si
prizadevajo zasesti vodilne položaje
v družbi, saj so poklicani k



pomembni službi, od katere je
odvisno blagostanje vseh« (Sv.
Jožefmarija, Pogovori, 90).

[33]»K boljšemu svetu prispevamo le,
če zdaj in neposredno delamo dobro
z vso zavzetostjo in tam, kjer je to
mogoče« (Benedikt XVI., Okr. Deus
caritas est, 31 b).

[34]II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et spes, 30.

[35]»Človek ali družba, ki se ne
odzivata na trpljenje in krivice, ki se
jih ne trudita lajšati, nista človek in
družba po meri ljubezni Jezusovega
Srca. Kristjani — ko ohranjajo kar
največjo svobodo in zato tudi velik
pluralizem ob proučevanju in
uresničevanju različnih rešitev —,
morajo biti enotni v istem
prizadevanju služiti človeštvu.
Drugače njihovo krščanstvo ne bo
Jezusova beseda in življenje; krinka
bo in prevara pred Bogom in pred



ljudmi« (Sv. Jožefmarija, Jezus
prihaja mimo, 167).

[36]Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Centesimus annus, 48. Prim. 
Katekizem, 1883; Kompendij
družbenega nauka Cerkve, 186 in 187.

»Načelo subsidiarnosti nasprotuje
vsem oblikam kolektivizma. To
načelo začrtava meje poseganju
države. Spravljati hoče v medsebojno
skladje odnose med posamezniki in
družbami. In teži za tem, da bi bil
vzpostavljen resnično mednaroden
red« (Katekizem, 1885).

»Bog vsaki stvari izroča naloge, ki jih
je sposobna opravljati po zmožnostih
svoje narave. Ta način vladanja je
treba posnemati v družbenem
življenju. Božje ravnanje v vladanju
sveta, ki pričuje o tolikšni obzirnosti
do človeške svobode, bi moral
navdihovati modrost tistih, ki vladajo
človeške skupnosti. Ravnajo naj se



kot služabniki božje
previdnosti« (Katekizem, 1884).

[37]Legalna pravičnost je krepost, ki
človeka nagiba k temu, da izroči
tisto, kar je po pravici dolžan dati
skupnosti, prim. Katekizem, 2411.

»Podrejenost avtoriteti in
soodgovornost za skupni blagor
moralno zahtevata plačevanje
davkov« (Katekizem, 2240).
»Goljufanje in druge zvijače, s
katerimi se nekateri izmikajo
prisilam zakona ali predpisom
socialne dolžnosti, je treba odločno
obsoditi, ker so nezdružljive z
zahtevami pravičnosti« (Katekizem,
1916).

[38]»Gre za medsebojno odvisnost, ki
je razumljena kot določujoči sistem
odnosov v sedanjem svetu, v
ekonomskem, kulturnem, političnem
ter verskem vidiku, in ki je privzeta
kot nravna kategorija. Kadar je
medsebojna odvisnost priznana tako,



je ustrezni odgovor nanjo
solidarnost, kot nravna in družbena
drža ter kot “krepost”« (Sv. Janez
Pavel II., Okr. Sollicitudo rei socialis,
38).

[39]Prim. Kompendij družbenega
nauka Cerkve, 193-195.

[40]Prim. II. vatikanski koncil, 
Gaudium et spes, 75.

[41]Sv. Janez Pavel II., Apost. spod. 
Christifideles laici, 30. 12. 1988, 42.

[42]Na primer, »ko ne bi bilo mogoče
odvrniti ali popolnoma razveljaviti
zakona za splav, bi poslanec, čigar
absolutno nasprotovanje splavu bi
bilo jasno in vsem znano, mogel
upravičeno dati podporo predlogom,
ki merijo na omejitev škode takega
zakona in zmanjšati negativne
učinke na ravni kulture in javne
morale« (Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Evangelium vitae, 73).



[43]Laikom pritiče, da »s svojo
svobodno pobudo in ne da bi pasivno
čakali na navodila ali smernice, v
krščanskem duhu prodirajo v
miselnost in navade, v zakone in
strukture svojih življenjskih
skupnosti« (Bl. Pavel VI., Okr. 
Populorum progressio, 81). Prim. II.
vatikanski koncil, Konst. Lumen
gentium, 31; Konst. Gaudium et spes,
43; Sv. Janez Pavel II., Apost. spod. 
Christifideles laici, 15; Katekizem,
2442.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-29-cloveska-oseba-in-

druzba/ (8. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/tema-29-cloveska-oseba-in-druzba/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-29-cloveska-oseba-in-druzba/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-29-cloveska-oseba-in-druzba/

	TEMA 29. Človeška oseba in družba

