opusdei.org

TEMA 28. Milost in
kreposti

Milost je vir za delo posvecenja;
ozdravlja in povzdiguje
Clovesko naravo ter nas naredi
zmozne Ziveti kot boZji otroci.

4. Dec. 2013

1. Milost

Bog je od vekomaj, »pred stvarjenjem
sveta« (Ef 1,4), poklical ¢loveka k
temu, da je deleZzen boZjega
trinitaricnega Zivljenja, kar je
poslednji cilj svobodnih ustvarjenih
bitij. Gre seveda za povsem bozjo



iniciativo, se pravi, za milost. Zato v
Katekizmu katoliske Cerkve beremo,
da je »ta poklicanost k veCnemu
Zivljenju nadnaravna« (Katekizem,
1998).™ Da bi nas privedel do tega
poslednjega nadnaravnega cilja, nam
Bog Ze na tem svetu naklanja zacetek
te deleZznosti, ki bo dosegla polnost v
nebesih, kar sv. TomazZ imenuje
»zacetek slave«.” Ta dar je
posvecujoca milost, Kki:

— »je nezasluZen boZji dar, ki nam ga
daje Bog iz svojega Zivljenja, vlitega
po Svetem Duhu v naSo duso, da bi jo
pozdravil greha in

posvetil« (Katekizem, 1999);

— »je deleZ pri boZjem

Zivljenju« (Katekizem, 1997; prim. 2
Pt 1,4), ki nas pobozZanstvuje (prim.
Katekizem, 1999);

— je torej novo, nadnaravno Zivljenje;
kakor novo rojstvo, po katerem
postanemo posinovljeni boZji otroci,



deleZzni naravnega sinovstva BozZjega
(3.

Sina: »sinovi v Sinu«'”;
— nas uvede v notranje Zivljenje
Trojice. Kot posinovljeni otroci po
Svetem Duhu (prim. Rim 8,15; Gal
4,6), ki nas upodablja po
edinorojenem Sinu, moremo Boga
Kklicati »OcCe« (prim. Katekizem, 1997);

— je »milost Kristusa«, ker jo
prejemamo kot udelezenost pri
Kristusovi milosti (Katekizem, 1997):
»1z njegove polnosti smo vsi prejeli
milost za milostjo« (Jn 1, 16). Milost
nas upodablja po Kristusu (prim. Rim
8,29); ker je njen izvor v Kristusu,
prihaja k nam po Cerkvi, ki je
njegovo Telo, se pravi po boZji besedi
in po zakramentih, Se posebej po
krstu (prim. Katekizem, 1997);

— je »milost Svetega Duhac, ker je
vlita v duso po Svetem Duhu', ki
prebiva v kristjanovi dusi kakor v
svetiS¢u (prim. Rim 8,9; 1Kor 3,16 sl.;
6,19 sl.) skupaj z OCetom in Sinom.



Posvecujoca milost se imenuje tudi
habitualna milost, ker je trajna
dispozicija (voljnost), ki izpopolnjuje
dusSo preko vlitih kreposti, da bi jo
napravila zmozno Ziveti z Bogom,
delati po njegovi ljubezni (prim.
Katekizem, 2000).” Zaradi tega lahko
govorimo o “stanju milosti” v
kristjanu.

Milost ima dva glavna ucinka v
Cloveku: opravicenje in posvecenje.

2. Opravicenje

Ker se vsi ljudje rodijo v stanju
gresSnosti, v »izvirnem grehu« (prim.
Ef2,3), je prvo delo milosti v nas
opravicenje (prim. Katekizem, 1989).
OpravicCenje imenujemo prehod iz
stanja greha v stanje milosti (ali
“pravicnosti”, kajti milost nas naredi
“pravicne”).”” To se zgodi pri krstu in
vsakokrat, ko Bog odpusca smrtne
grehe in vlije posvecujoCo milost
(obi¢ajno pri zakramentu pokore)."”
Opravicenje »je najbolj odli¢no delo



boZje ljubezni« (Katekizem, 1994;
prim. Ef 2,4-5).

3. Posvecenje

Bog nikomur ne odreka svoje milosti,
ker hoce, da se vsi ljudje zvelicajo (1
Tim 2,4): vsi verniki so poklicani k
svetosti (prim. Mt 5,48)." Milost »je v
nas studenec za dela

posvecenja« (Katekizem, 1999);
ozdravlja in dviga naso naravo —
ranjeno zaradi izvirnega greha —,
nas napravlja zmozZne delati kot boZji
otroci®”, ter v kri¢enih obnavlja
Kristusovo podobo (prim. Rim 8,29):
se pravi to, da je vsakdo — kot je
pravil sv. JoZefmarija — alter
Christus, drugi Kristus. Ta podobnost
s Kristusom se izraza predvsem v
krepostih.

Natancneje povedano, posvecenje je
istovetno z napredovanjem v
svetosti; sestoji v vedno tesnejsi
zedinjenosti z Bogom (prim.
Katekizem, 2014) do te mere, da



kristjan postane ne le drugi Kristus,
temvec ipse Christus, sam Kristus"”:
se pravi, da postane eno s Kristusom,
kot eden od njegovih udov (prim. 1
Kor 12,27). Za rast v svetosti je treba
svobodno sodelovati z milostjo, to pa
zahteva trud, boj, zaradi nereda, ki
ga je povzrocCil greh (fomes peccati,
nagnjenost h grehu). Zaradi tega,
pravi Katekizem, »ni svetosti brez
odpovedi in brez duhovnega

boja« (Katekizem, 2015).""

Da bi zmagovali v asketskem boju je
treba torej predvsem prositi Boga za
milost z molitvijo in mrtvi¢enjem —
Ki je »molitev ¢utov«'” — ter jo
prejemati v zakramentih."™

Zedinjenje s Kristusom bo dokon¢no
Sele v nebesih. Zato nima nihce
vnaprejSnjega zagotovila za svoje
zveliCanje; treba je prositi Boga za
milost vztrajnosti do konca: se pravi,
za dar, da bi umrli v boZji milosti
(prim. Katekizem, 2016 in 2849).



4. BozZje kreposti

V sploSnem pomenu so kreposti
»trajna in trdna razpolozenja delati
dobro« (prim. Katekizem, 1803)."*
Med temi krepostmi se »boZje
kreposti nanaSajo neposredno na
Boga. BoZje kreposti pripravijo
(disponirajo) kristjane za Zivljenje v
povezanosti s sveto

Trojico» (Katekizem, 1812). »Bog jih
vlije v duso vernih, da bi jih tako
usposobil, da delujejo kot njegovi
otroci« (Katekizem, 1813). Bozje (ali
tudi teologalne) kreposti so tri: vera,
upanje in ljubezen (prim. 1 Kor
13,13).

Vera »je bozja krepost, s katero
verujemo v Boga in sprejemamo za
resnico vse, kar nam je rekel in
razodel in nam sveta Cerkev predloZi
v verovanje« (Katekizem, 1814). Po
veri »se Clovek v celoti in svobodno
preda Bogu«", in si prizadeva
spoznavati in izpolnjevati boZjo



voljo: »Pravicni bo Zivel iz vere« (Rim
1’17).[16]

— »Kristusov uenec mora vero ne
samo ohranjati in iz nje Ziveti,
marvec jo tudi izpovedovati, jo
neustrasSeno izpriCevati in jo
razSirjati« (Katekizem, 1816; prim. Mt
10,32-33).

Upanje »je boZja krepost, s katero
hrepenimo po nebeskem kraljestvu
in po vecnem zivljenju kot svoji sreci,
zaupajocC v Kristusove obljube in
opirajoc se ne na svoje moci, marvec
na pomoc milosti Svetega

Duha« (Katekizem, 1817).*

Ljubezen »je boZzja krepost, s katero
ljubimo Boga nadvse zaradi njega
samega in svojega bliznjega kakor
sami sebe zaradi ljubezni do

Boga« (Katekizem, 1822). To je
Jezusova nova zapoved: »da se ljubite
med seboj, kakor sem vas jaz

ljubil« (Jn 15,12).1"®



5. Cloveske kreposti

»Cloveske kreposti so trdne drzZe,
stalna razpoloZenja, trajne
(habitualne) popolnosti uma in volje,
ki uravnavajo nasa dejanja, urejajo
naSe strasti in vodijo naSe vedenje v
skladu z razumom in vero. Kreposti
dajejo lahkoto, obvladovanje
(“mojstrstvo”) in veselje za nravno
lepo Zivljenje« (Katekizem, 1804). Te
kreposti »so Clovesko pridobljene.
(...) So sadovi in kali nravno dobrih
dejanj« (Katekizem, 1804).™

Med ClovesSkimi krepostmi so Stiri, ki
jih imenujemo kardinalne, ker se vse
preostale razvrscajo okrog njih. To so
razumnost, pravi¢nost, sr¢nost in
zmernost (prim. Katekizem, 1805)

— Razumnost »je krepost, ki
disponira prakti¢ni razum, da v vsaki
resni¢no dobro in izbere pravilna
sredstva za njihovo

izvrSitev« (Katekizem, 1806). Je



»pravilna smernica za dejanje«””,

pravi sv. Tomaz, in je temeljnega
pomena za pravilno delovanje
preostalih kreposti.

— Pravicnost je moralna kreposti, »ki
obstaja v stanovitni in trdni volji, da
damo Bogu in bliznjemu, kar jima
gre« (Katekizem, 1807)."*"

— Sr¢nost je moralna krepost, »ki v
tezavah zagotavlja trdnost in
stanovitnost v prizadevanju za
dobro. Srénost nam krepi odlo¢nost v
upiranju skuSnjavam in
premagovanju ovir v nravnem
zZivljenju. Krepost srénosti napravlja
Cloveka sposobnega za
premagovanje strahu, celo strahu
pred smrtjo, za prestajanje
preizkusenj in preganjanj. Srénost
pripravi Cloveka, da gre prav do
odpovedi in celo do Zrtvovanja
svojega Zivljenja, ko je treba obraniti
pravi¢no stvar« (Katekizem, 1808).%*



— Zmernost je moralna krepost, »ki
brzda privlacnost naslad (ugodja) in
daje ravnoteZje pri uporabi
ustvarjenih dobrin. Zmernost
usposablja voljo za gospostvo nad
nagoni« (Katekizem, 1809). Zmeren
Clovek usmerja svoje Cutne teznje k
dobremu in se ne pusti prevladati
strastem (prim. Sir 18,30). V novi
zavezli je imenovana z besedo
“treznost” (prim. Katekizem, 1809).

Glede moralnih kreposti velja trditev
in medio virtus. To pomeni, da se
moralna krepost nahaja na sredini
med pomanjkanjem in presezkom.
Toda in medio virtus ne pomeni klica
k povprecnosti. Krepost ni srednja
pot med dvema slabima navadama,
temvec pravilnost volje, ki se —
kakor vrh gore — zoperstavlja vsem
breznom, ki predstavljajo gresljivosti
(vitia).*" Poleg tega teologalne
kreposti nimajo nikakrSne omejitve:
nikoli ni mogoce dovolj verovati v
Boga, upati vanj, ali ga ljubiti v

[23]



zadostni meri: Fac me tibi semper
magis credere, in te spem habere, te
diligere — Vedno bolj in bolj mi vero
utrjuj, upanje, ljubezen v srcu
pomnozuj (pesem Adoro te devote —
Molim te ponizZno).

6. Kreposti in milost. Krscanske
kreposti

Rane, ki jih je v ¢loveski naravi pustil
izvirni greh, otezkocajo pridobivanje
in udejanjanje ¢loveskih kreposti
(prim. Katekizem, 1811).%* Da bi jih
kristjan lahko pridobil in zivel, je tu
bozja milost, ki ozdravlja CloveSko
naravo.

Toda ¢loveske kreposti same ne
vodijo Cloveka do zveli¢anja. Glavni
namen milosti je povzdignjenje
CloveSke narave k udeleZenosti pri
bozji naravi, tako da ¢lovekova
dejanja spreminja v zasluzna in Bogu
prijetna dela. Milost hkrati
povzdigne te kreposti na nadnaravno
raven (prim. Katekizem, 1810) in vodi



Clovesko osebo k temu, da ravna
skladno z razumom, ki ga
razsvetljuje vera: skratka, k
posnemanju Kristusa. Na ta nacin
Cloveske kreposti postanejo
krscanske kreposti.*®

7. Darovi in sadovi Svetega Duha

»Kristjanovo nravno Zivljenje
podpirajo darovi Svetega Duha. To so
trajna razpoloZenja, ki napravijo
Cloveka voljnega, da sledi pobudam
Svetega Duha« (Katekizem, 1830)."”
Darov Svetega Duha je sedem (prim.
Katekizem, 1831):

1. dar modrosti: da bi prav razumeli
in spoznavali boZje nacrte;

2. dar umnosti: da bi prodrli v
resnico o Bogu;

3. dar svéta: da bi mogli v
posameznih dejanjih boZje nacrte
prav spoznati in se jih drzati;



4. dar moci: da bi se spoprijeli s
tezavami v krSCanskem Zivljenju;

5. dar vednosti: da bi spoznali, kako
SO ustvarjene stvari usmerjene k
Bogu;

6. dar poboZnosti: da bi se obnasali
kot bozji otroci in kot bratje nasih
bratov ljudi, tako da smo drugi
Kristusi;

7. dar strahu boZjega: da bi zavracali
vse, kar bi lahko Zalilo Boga, tako kot
otrok iz ljubezni zavraca vse, kar
lahko uZali njegovega oceta.

Sadovi Svetega Duha »so popolnosti,
ki jih izoblikuje v nas Sveti Duh kot
predujem vecne slave« (Katekizem,
1832). Izrocilo Cerkve jih naSteva
dvanajst: »ljubezen, veselje, mir,
potrpezljivost, blagost, dobrotljivost,
dobrohotnost, krotkost, zvestoba,
skromnost, zdrznost, Cistost« (Gal 5,
22-23).



8. Vpliv strasti na moralno
Zivljenje

Zaradi bistvene zedinjenosti duse in
telesa je naSe duhovno Zivljenje —
umsko spoznavanje in svobodno
hotenje volje — pod vplivom
obcutljivosti. Ta vpliv se kaze v
strasteh, ki so »vzgibi Cutnosti, ki
nagibljejo ¢loveka, da deluje ali da ne
deluje sprico tistega, kar cuti ali si
predstavlja kot dobro ali kot

zlo« (Katekizem, 1763). Strasti so
vzgibi cutnega teZenja (po prijetnih
dobrinah in dobrinah, ki zahtevajo
napor). V SirSem pomenu jih lahko
imenujemo tudi “Custva” ali
“emocije”."”

Strasti so, na primer, ljubezen, jeza,
strah itd. »Najbolj temeljna strast je
ljubezen, ki jo vzbuja privla¢nost
dobrega. Ljubezen poraja hrepenenje
po odsotni dobrini in upanje na
dosego te dobrine. To teZenje se
dovrsi v ugodju in veselju nad



dosezeno dobrino. Zaznavanje zla
povzroca sovrastvo, odpor in strah
pred prihodnjim zlom. To gibanje se
dovrsi v Zalosti zaradi navzocega zla
ali v jezi, ki se mu upira« (Katekizem,
1765).

Strasti imajo velik vpliv na moralno
Zivljenje. »Same v sebi strasti niso ne
dobre ne zle« (Katekizem, 1767). »So
nravno dobre, kadar prispevajo k
dobremu dejanju, in zle v
nasprotnem primeru« (Katekizem,
1768).%*' H krs¢anski popolnosti sodi
to, da strasti ureja razum in da jih
obvladuje volja.” Po tem, ko se je
zgodil izvirni greh, strasti niso vec
povsem podvrZzene oblasti razuma in
pogosto nagibajo Cloveka, da dela to,
kar ni dobro.”" Da bi jih mogli
obicajno usmeriti v dobro, je
potrebna pomoc milosti, ki ozdravlja
rane greha, ter asketski boj.

Ce je volja dobra, potem tako
uporablja strasti, da jih spravlja v



smer dobrega.”” Nasprotno pa volja,
ki je slaba, sledi sebi¢nosti, podleZe
neurejenim strastem, ali pa jih
uporablja za slaba dejanja (prim.
Katekizem, 1768).

Paul O’Callaghan
Osnovna literatura

Katekizem katoliske Cerkve,
1762-1770, 1803-1832 y 1987-2005.

Priporoceno branje

Sv. JoZefmarija, Homilija Kr$¢anske
kreposti, v BoZji prijatelji, 73-92.

Sv. Tomaz Akvinski, Summa
Theologiae, I-11, qq. 22ss; 109-114; II-
I, qq. 1-27; 47-62; 139-143.

Copyright © www.si.opusdei.org



https://opusdei.org/

[1]Ta poklicanost je »popolnoma
odvisna od podarjene pobude Boga,
kajti le on se more razodeti in dati
samega sebe. Ta poklicanost presega
zmoznosti razuma in moci Cloveske
volje pa tudi vsakega ustvarjenega
bitja (prim. 1 Kor 2,7-9)« (Katekizem,
1998).

[2]Sv. Tomaz Akvinski, Summa
Theologiae, 1111, q. 24, a. 3, ad 2.

[3]II. vatikanski koncil, Konst.
Gaudium et spes, 22. Prim. Rim
8,14-17; Gal 4,5-6; 1 Jn 3,1.

[4]Vsak ustvarjeni dar izhaja iz
neustvarjenega Daru, ki je Sveti Duh.
»BozZja ljubezen [je] izlita v naSa srca
po Svetem Duhu, ki nam je bil

dan« (Rim 5,5. Prim. Gal 4,6).

[5]Treba je razlikovati med
habitualno milostjo in dejanskimi
milostmi, ki predstavljajo »boZje
posege bodisi na zacCetku



spreobrnjenja bodisi v potekanju
posvecenja« (prim. prav tam).

[6]»Opravicenje ni le odpuscanje
grehov, ampak hkrati posvecenje in
prenovitev notranjega

¢loveka« (Tridentinski koncil, DS
1528).

[7]Pri odraslih je ta korak sad
boZjega nagiba (dejanska milost) in
Clovekove svobode. »Na pobudo
[dejanske] milosti se ¢lovek obrne k
Bogu in odvrne od greha ter tako
doseZe odpuscanje in pravi¢nost od
zgoraj [posvecujoco

milost]« (Katekizem, 1989).

[8]Na to resnico je hotel Gospod na
posebej silen in nov nacin spomniti
preko oznanjevanja svetega
Jozefmarija Escrivaja od 2. oktobra
1928 naprej. Cerkev je to resnico
razglasila na drugem vatikanskem
koncilu (1962-65): »Vsi kristjani, naj
bodo katerega koli stanu ali poloZaja,
[so] poklicani k polnosti krS¢anskega



zivljenja in k popolni ljubezni« (II.
vatikanski koncil, Konst. Lumen
gentium, 40).

[9]Prim. Sv. Tomaz Akvinski, Summa
Theologiae, 111, q. 2, a. 12, c.

[10]Prim. Sv. JoZefmarija, Jezus
prihaja mimo, 104.

[11]Vendar pa milost nikakor ne
nasprotuje nasi svobodi, »ko le-ta
ustreza ¢utu za resnico in dobroto, ki
ga je Bog polozil v ¢lovekovo

srce« (Katekizem, 1742). Nasprotno,
»milost ustreza globokim teznjam
Cloveske svobode (...) in jo
spopolnjuje« (Katekizem, 2022).

V sedanjem stanju ¢loveSke narave,
ranjene zaradi greha, je milost
potrebna, da bi ¢lovek lahko vedno
Zivel skladno z naravno moralno
postavo.

[12]Sv. JoZefmarija,Jezus prihaja
mimo, 9.



[13]Pri doseganju boZje milosti nam
je v pomoc posredovanje nase
Matere svete Marije, ki je posrednica
vseh milosti, pa tudi svetega JoZefa,
angelov in svetnikov.

[14]Nasprotno pa je gresljivost
moralno razpoloZenje (habitus), ki
sledi slabim dejanjem in ¢loveka
nagiba, k temu, da jih ponavlja in se
poslabsa.

[15]1I. vatikanski koncil, Konst. Dei
Verbum, 5.

[16]Vera se pokaze v dejanjih: Ziva
vera »deluje po Jjubezni« (Gal 5,6),
medtem ko je »vera brez del
mrtva« (prim. Jak 2,26), kljub temu
pa dar vere ostane v Cloveku, ki ni
neposredno gresil proti njej (prim.
Tridentinski koncil, DS 1545).

[17]Prim. Heb 10,23; Tit 3,6-7.
»Krepost upanja je odgovor na
hrepenenje po sreci, ki ga je Bog
poloZzil v srce vsakega



Vv v

ga in povzdiguje; varuje ga pred
malodusjem; navdaja njegovo srce s
pricakovanju vecne blaZenosti;
varuje ga pred sebi¢nostjo in ga vodi
k veselju (prim. prav tam).

Upati moramo na slavo nebes, ki jo je
Bog obljubil tistim, ki ga ljubijo
(prim. Rim 8,28-30) in izpolnjujejo
njegovo voljo (prim. Mt 7,21), v
gotovosti, da z bozjo milostjo lahko
»vztrajamo do konca« (prim. Mt
10,22) (prim. Katekizem, 1821).

[18]Ljubezen je nad vsemi krepostmi
(prim. 1 Kor 13,13). Ce ne bi imel
ljubezni, »nisem nic (...), mi ni¢ ne
koristi« (1 Kor 13,13).

»Ljubezen je dusa in navdihovalka
uresniCevanja vseh

kreposti« (Katekizem, 1827). Je lik
(forma) vseh kreposti: oblikuje jih in
pozivlja, ker jih usmerja k boZji
ljubezni; brez ljubezni so preostale
kreposti mrtve.



Vew v

CloveSko zmozZnost ljubiti in jo
povzdiguje v nadnaravno popolnost
bozje ljubezni (prim. Katekizem,
1827). V Jjubezni obstaja red.
Ljubezen se izraZa tudi v bratskem
opominu (prim. Katekizem, 1829).

[19]Kot bo pojasnjeno v naslednjem
razdelku, razvija kristjan te kreposti
s pomocjo milosti, prejete od Boga, ki
ozdravlja njegovo naravo in mu daje
moc za njihovo udejanjanje ter jih
usmerja k vi§jemu cilju.

[20]Sv. TomaZz Akvinski, Summa
Theologiae, II-11, q. 47, a. 2, c. Cloveka
vodi k pravilnemu presojanju o tem,
kako naj ravna. »Ne smemo je
zamenjati z bojeCnostjo ali s strahom,
tudi ne z dvoli¢nostjo ali hlinjenjem.
Pravijo ji auriga virtutum (krmarica
kreposti): razumnost vodi druge
kreposti tako, da jim naznacuje
pravilo in mero. (...) Na podlagi te
kreposti brez zmote uporabljamo



nravna nacela v posebnih primerih
in premagujemo dvome glede
dobrega, ki ga je treba storiti, in zla,
ki se ga je treba

izogibati« (Katekizem, 1806).

[21]Clovek v strogem pomenu besede
ne more dati Bogu, kar mu dolguje
oz. kar mu gre. Zaradi tega se
pravic¢nost do Boga pravilneje
imenuje z besedo “krepost
bogovdanosti”, »kajti Bogu je dovolj,
da storimo to, kar je v nasi moci« (Sv.
tomaz Akvinski, Summa Theologiae,
II-11, q. 57, a. 1, ad 3).

[22]»Na svetu imate stisko, toda
bodite pogumni: jaz sem svet
premagal« (Jn 16, 33).

[23]Na primer, krepost delavnosti
sestoji v tem, da pri delu opravimo
vse, kar moramo, kar je srednja pot
med manj in vec. V nasprotju z
delavnostjo je delati manj, kot smo
dolzni, zapravljati Cas itd. Prav tako
pa delavnosti nasprotuje delo brez



mere, brez oziranja na vse drugo, kar
je prav tako treba opraviti (dolZnosti
vV zvezi s poboznostjo, skrb za
druzino, dolZnost potrebnega in
pripadajocCega pocitka, ljubezni itd.).

[24]Nacelo in medio virtus velja samo
za moralne kreposti, katerih predmet
je sredstvo za doseganje nekega cilja,
pri sredstvih pa vedno obstaja neka
mera. Kakorkoli Ze, pa je vedno
mogoce Se naprej rasti v vseh
krepostih brez omejitve: vedno smo
lahko bolj razumni, bolj pravicni,
bolj sréni, bolj zmerni. Se ve¢: ¢e bi
prenehali rasti, bi to pomenilo, da
nismo ravnali skladno s pravilom
kreposti, kar bi povzrocilo, da
zapademo v kreposti nasprotno
gresljivost.

[25]Cloveska narava je ranjena
zaradi greha. Zato so v njej teznje, ki
niso naravne, ampak so posledica
greha. Ravno tako kot ni naravno
Sepati, temvec je to posledica bolezni



— in bi ne bilo naravno, tudi ¢e bi vsi
ljudje Sepali —, tako tudi niso
naravne rane, ki jih je v dusi pustil
izvirni greh in osebni grehi:
nagnjenost k napuhu, k lenobi, k
Cutnosti itd. S pomocjo milosti in z
osebnim prizadevanjem se lahko te
rane ozdravijo, in tako ¢lovek
postane in se obnasa, kakor ustreza
njegovi naravi in poloZaju boZjega
otroka. To zdravje se pridobi s
pomocjo kreposti. Na podoben nacin
se bolezen poslabsa preko
gresljivosti.

[26]V tem smislu obstaja razumnost
kot CloveSka krepost, in nadnaravna
razumnost, krepost, ki jo Bog skupaj
z milostjo vlije v duSo. Da bi
nadnaravna krepost mogla obroditi
sad — dobra dejanja —, potrebuje
ustrezno Clovesko krepost (enako
velja za ostale kardinalne kreposti:
nadnaravna krepost pravicnosti
zahteva Clovesko krepost pravi¢nosti;
ravno tako tudi srénost in zmernost).



Z drugimi besedami, krs¢anska
popolnost — svetost — zahteva in
vkljucuje ¢lovesko popolnost.

[27]V pomoC pri razumevanju vloge
darov Svetega Duha v moralnem
Zivljenju lahko dodamo naslednjo
klasi¢no razlago: tako kot ima
ClovesSka narava zmoznosti (razum in
voljo), s katerima je mogocCe razumeti
in hoteti, tako ima tudi po milosti
povzdignjena narava zmoznosti, ki ji
omogocajo izvrSevati nadnaravna
dejanja. Te zmoznosti so teologalne
0z. boZje kreposti (vera, upanje in
ljubezen). So kakor vesla na ladji, s
pomocjo katerih je mogoce pluti v
smeri nadnaravnega cilja. Vendar pa
nas ta cilj presega do te mere, da
teologalne kreposti niso dovolj za to,
da ga doseZemo. Bog skupaj z
milostjo podeljuje darove Svetega
Duha, ki so nove popolnosti dusSe,
zaradi katerih lahko duSo giblje sam
Sveti Duh. Ti so kakor jadro na ladji,
s pomocjo katerega se lahko ob vetru



premika naprej. Darovi nas
izpopolnjujejo tako, da nas napravijo
bolj poslusne delovanju Svetega
Duha, ki na ta nacin postane gibalo
nasSega ravnanja.

[28] Treba je povedati, da govorimo
tudi o nadcCutnih ali duhovnih
“Custvih” oz. emocijah, ki niso
“strasti” v pravem pomenu besede,
ker ne vkljucujejo vzgibov cutnega
teZenja.

[29]Na primer, obstaja dobra jeza, ki
se razsrdi nad zlom, je pa tudi slaba
jeza, ki je nenadzorovana ali ki
spodbuja k zlu (kot je v primeru
mascCevanja); obstaja dober strah in
slab strah, ki ¢loveka ohromi za
dobra dejanja.

[30]Prim. Sv. Tomaz AkvinsKi,
Summa Theologiae, I-11, q. 24, aa. 1 in
3.

[31]Vcasih lahko v cloveku
prevladajo do te mere, da je moralna



odgovornost zreducirana na
minimum. V drugih primerih pa je
lahko moralna teza slabega dejanja
vecja.

[32]»Nravna popolnost je, Ce Cloveka
ne nagiba k dobremu samo njegova
volja, marvec tudi njegovo ¢utno
teZenje, kakor pravi psalm: “Moje
srce in moje telo vriskata k Zivemu
Bogu” (Ps 84,3)« (Katekizem, 1770).
»Strasti so slabe, Ce je ljubezen slaba,
in dobre, Ce je le-ta dobra« (Sv.
Agustin, De civitate Dei, 14, 7).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-28-milost-in-kreposti/
(11. Feb. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/tema-28-milost-in-kreposti/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-28-milost-in-kreposti/

	TEMA 28. Milost in kreposti

