
opusdei.org

TEMA 28. Milost in
kreposti

Milost je vir za delo posvečenja;
ozdravlja in povzdiguje
človeško naravo ter nas naredi
zmožne živeti kot božji otroci.

4. Dec. 2013

1. Milost

Bog je od vekomaj, »pred stvarjenjem
sveta« (Ef 1,4), poklical človeka k
temu, da je deležen božjega 
trinitaričnega življenja, kar je
poslednji cilj svobodnih ustvarjenih
bitij. Gre seveda za povsem božjo



iniciativo, se pravi, za milost. Zato v 
Katekizmu katoliške Cerkve beremo,
da je »ta poklicanost k večnemu
življenju nadnaravna« (Katekizem,
1998).[1] Da bi nas privedel do tega
poslednjega nadnaravnega cilja, nam
Bog že na tem svetu naklanja začetek
te deležnosti, ki bo dosegla polnost v
nebesih, kar sv. Tomaž imenuje
»začetek slave«.[2] Ta dar je 
posvečujoča milost, ki:

— »je nezaslužen božji dar, ki nam ga
daje Bog iz svojega življenja, vlitega
po Svetem Duhu v našo dušo, da bi jo
pozdravil greha in
posvetil« (Katekizem, 1999);

— »je delež pri božjem
življenju« (Katekizem, 1997; prim. 2 
Pt 1,4), ki nas pobožanstvuje (prim. 
Katekizem, 1999);

— je torej novo, nadnaravno življenje;
kakor novo rojstvo, po katerem
postanemo posinovljeni božji otroci,



deležni naravnega sinovstva Božjega
Sina: »sinovi v Sinu«[3];

— nas uvede v notranje življenje
Trojice. Kot posinovljeni otroci po
Svetem Duhu (prim. Rim 8,15; Gal
4,6), ki nas upodablja po
edinorojenem Sinu, moremo Boga
klicati »Oče« (prim. Katekizem, 1997);

— je »milost Kristusa«, ker jo
prejemamo kot udeleženost pri
Kristusovi milosti (Katekizem, 1997):
»Iz njegove polnosti smo vsi prejeli
milost za milostjo« (Jn 1, 16). Milost
nas upodablja po Kristusu (prim. Rim
8,29); ker je njen izvor v Kristusu,
prihaja k nam po Cerkvi, ki je
njegovo Telo, se pravi po božji besedi
in po zakramentih, še posebej po
krstu (prim. Katekizem, 1997);

— je »milost Svetega Duha«, ker je
vlita v dušo po Svetem Duhu[4], ki
prebiva v kristjanovi duši kakor v
svetišču (prim. Rim 8,9; 1Kor 3,16 sl.;
6,19 sl.) skupaj z Očetom in Sinom.



Posvečujoča milost se imenuje tudi 
habitualna milost, ker je trajna
dispozicija (voljnost), ki izpopolnjuje
dušo preko vlitih kreposti, da bi jo
napravila zmožno živeti z Bogom,
delati po njegovi ljubezni (prim. 
Katekizem, 2000).[5] Zaradi tega lahko
govorimo o “stanju milosti” v
kristjanu.

Milost ima dva glavna učinka v
človeku: opravičenje in posvečenje.

2. Opravičenje

Ker se vsi ljudje rodijo v stanju
grešnosti, v »izvirnem grehu« (prim. 
Ef 2,3), je prvo delo milosti v nas
opravičenje (prim. Katekizem, 1989).
Opravičenje imenujemo prehod iz
stanja greha v stanje milosti (ali
“pravičnosti”, kajti milost nas naredi
“pravične”).[6] To se zgodi pri krstu in
vsakokrat, ko Bog odpušča smrtne
grehe in vlije posvečujočo milost
(običajno pri zakramentu pokore).[7]

Opravičenje »je najbolj odlično delo



božje ljubezni« (Katekizem, 1994;
prim. Ef 2,4-5).

3. Posvečenje

Bog nikomur ne odreka svoje milosti,
ker hoče, da se vsi ljudje zveličajo (1 
Tim 2,4): vsi verniki so poklicani k
svetosti (prim. Mt 5,48).[8] Milost »je v
nas studenec za dela
posvečenja« (Katekizem, 1999);
ozdravlja in dviga našo naravo —
ranjeno zaradi izvirnega greha —,
nas napravlja zmožne delati kot božji
otroci[9], ter v krščenih obnavlja
Kristusovo podobo (prim. Rim 8,29):
se pravi to, da je vsakdo — kot je
pravil sv. Jožefmarija — alter
Christus, drugi Kristus. Ta podobnost
s Kristusom se izraža predvsem v
krepostih.

Natančneje povedano, posvečenje je
istovetno z napredovanjem v
svetosti; sestoji v vedno tesnejši
zedinjenosti z Bogom (prim. 
Katekizem, 2014) do te mere, da



kristjan postane ne le drugi Kristus,
temveč ipse Christus, sam Kristus[10]:
se pravi, da postane eno s Kristusom,
kot eden od njegovih udov (prim. 1 
Kor 12,27). Za rast v svetosti je treba
svobodno sodelovati z milostjo, to pa
zahteva trud, boj, zaradi nereda, ki
ga je povzročil greh (fomes peccati,
nagnjenost h grehu). Zaradi tega,
pravi Katekizem, »ni svetosti brez
odpovedi in brez duhovnega
boja« (Katekizem, 2015).[11]

Da bi zmagovali v asketskem boju je
treba torej predvsem prositi Boga za
milost z molitvijo in mrtvičenjem —
ki je »molitev čutov«[12] — ter jo
prejemati v zakramentih.[13]

Zedinjenje s Kristusom bo dokončno
šele v nebesih. Zato nima nihče
vnaprejšnjega zagotovila za svoje
zveličanje; treba je prositi Boga za
milost vztrajnosti do konca: se pravi,
za dar, da bi umrli v božji milosti
(prim. Katekizem, 2016 in 2849).



4. Božje kreposti

V splošnem pomenu so kreposti
»trajna in trdna razpoloženja delati
dobro« (prim. Katekizem, 1803).[14]

Med temi krepostmi se »božje
kreposti nanašajo neposredno na
Boga. Božje kreposti pripravijo
(disponirajo) kristjane za življenje v
povezanosti s sveto
Trojico» (Katekizem, 1812). »Bog jih
vlije v dušo vernih, da bi jih tako
usposobil, da delujejo kot njegovi
otroci« (Katekizem, 1813). Božje (ali
tudi teologalne) kreposti so tri: vera,
upanje in ljubezen (prim. 1 Kor
13,13).

Vera »je božja krepost, s katero
verujemo v Boga in sprejemamo za
resnico vse, kar nam je rekel in
razodel in nam sveta Cerkev predloži
v verovanje« (Katekizem, 1814). Po
veri »se človek v celoti in svobodno
preda Bogu«[15], in si prizadeva
spoznavati in izpolnjevati božjo



voljo: »Pravični bo živel iz vere« (Rim
1,17).[16]

— »Kristusov učenec mora vero ne
samo ohranjati in iz nje živeti,
marveč jo tudi izpovedovati, jo
neustrašeno izpričevati in jo
razširjati« (Katekizem, 1816; prim. Mt
10,32-33).

Upanje »je božja krepost, s katero
hrepenimo po nebeškem kraljestvu
in po večnem življenju kot svoji sreči,
zaupajoč v Kristusove obljube in
opirajoč se ne na svoje moči, marveč
na pomoč milosti Svetega
Duha« (Katekizem, 1817).[17]

Ljubezen »je božja krepost, s katero
ljubimo Boga nadvse zaradi njega
samega in svojega bližnjega kakor
sami sebe zaradi ljubezni do
Boga« (Katekizem, 1822). To je
Jezusova nova zapoved: »da se ljubite
med seboj, kakor sem vas jaz
ljubil« (Jn 15,12).[18]



5. Človeške kreposti

»Človeške kreposti so trdne drže,
stalna razpoloženja, trajne
(habitualne) popolnosti uma in volje,
ki uravnavajo naša dejanja, urejajo
naše strasti in vodijo naše vedenje v
skladu z razumom in vero. Kreposti
dajejo lahkoto, obvladovanje
(“mojstrstvo”) in veselje za nravno
lepo življenje« (Katekizem, 1804). Te
kreposti »so človeško pridobljene.
(…) So sadovi in kali nravno dobrih
dejanj« (Katekizem, 1804).[19]

Med človeškimi krepostmi so štiri, ki
jih imenujemo kardinalne, ker se vse
preostale razvrščajo okrog njih. To so
razumnost, pravičnost, srčnost in
zmernost (prim. Katekizem, 1805)

— Razumnost »je krepost, ki
disponira praktični razum, da v vsaki
okoliščini razbere, kaj je za nas
resnično dobro in izbere pravilna
sredstva za njihovo
izvršitev« (Katekizem, 1806). Je



»pravilna smernica za dejanje«[20],
pravi sv. Tomaž, in je temeljnega
pomena za pravilno delovanje
preostalih kreposti.

— Pravičnost je moralna kreposti, »ki
obstaja v stanovitni in trdni volji, da
damo Bogu in bližnjemu, kar jima
gre« (Katekizem, 1807).[21]

— Srčnost je moralna krepost, »ki v
težavah zagotavlja trdnost in
stanovitnost v prizadevanju za
dobro. Srčnost nam krepi odločnost v
upiranju skušnjavam in
premagovanju ovir v nravnem
življenju. Krepost srčnosti napravlja
človeka sposobnega za
premagovanje strahu, celo strahu
pred smrtjo, za prestajanje
preizkušenj in preganjanj. Srčnost
pripravi človeka, da gre prav do
odpovedi in celo do žrtvovanja
svojega življenja, ko je treba obraniti
pravično stvar« (Katekizem, 1808).[22]



— Zmernost je moralna krepost, »ki
brzda privlačnost naslad (ugodja) in
daje ravnotežje pri uporabi
ustvarjenih dobrin. Zmernost
usposablja voljo za gospostvo nad
nagoni« (Katekizem, 1809). Zmeren
človek usmerja svoje čutne težnje k
dobremu in se ne pusti prevladati
strastem (prim. Sir 18,30). V novi
zavezi je imenovana z besedo
“treznost” (prim. Katekizem, 1809).

Glede moralnih kreposti velja trditev 
in medio virtus. To pomeni, da se
moralna krepost nahaja na sredini
med pomanjkanjem in presežkom.[23]

Toda in medio virtus ne pomeni klica
k povprečnosti. Krepost ni srednja
pot med dvema slabima navadama,
temveč pravilnost volje, ki se —
kakor vrh gore — zoperstavlja vsem
breznom, ki predstavljajo grešljivosti
(vitia).[24] Poleg tega teologalne
kreposti nimajo nikakršne omejitve:
nikoli ni mogoče dovolj verovati v
Boga, upati vanj, ali ga ljubiti v



zadostni meri: Fac me tibi semper
magis credere, in te spem habere, te
diligere — Vedno bolj in bolj mi vero
utrjuj, upanje, ljubezen v srcu
pomnožuj (pesem Adoro te devote —
Molim te ponižno).

6. Kreposti in milost. Krščanske
kreposti

Rane, ki jih je v človeški naravi pustil
izvirni greh, otežkočajo pridobivanje
in udejanjanje človeških kreposti
(prim. Katekizem, 1811).[25] Da bi jih
kristjan lahko pridobil in živel, je tu
božja milost, ki ozdravlja človeško
naravo.

Toda človeške kreposti same ne
vodijo človeka do zveličanja. Glavni
namen milosti je povzdignjenje
človeške narave k udeleženosti pri
božji naravi, tako da človekova
dejanja spreminja v zaslužna in Bogu
prijetna dela. Milost hkrati
povzdigne te kreposti na nadnaravno
raven (prim. Katekizem, 1810) in vodi



človeško osebo k temu, da ravna
skladno z razumom, ki ga
razsvetljuje vera: skratka, k
posnemanju Kristusa. Na ta način
človeške kreposti postanejo 
krščanske kreposti.[26]

7. Darovi in sadovi Svetega Duha

»Kristjanovo nravno življenje
podpirajo darovi Svetega Duha. To so
trajna razpoloženja, ki napravijo
človeka voljnega, da sledi pobudam
Svetega Duha« (Katekizem, 1830).[27]

Darov Svetega Duha je sedem (prim. 
Katekizem, 1831):

1. dar modrosti: da bi prav razumeli
in spoznavali božje načrte;

2. dar umnosti: da bi prodrli v
resnico o Bogu;

3. dar svéta: da bi mogli v
posameznih dejanjih božje načrte
prav spoznati in se jih držati;



4. dar moči: da bi se spoprijeli s
težavami v krščanskem življenju;

5. dar vednosti: da bi spoznali, kako
so ustvarjene stvari usmerjene k
Bogu;

6. dar pobožnosti: da bi se obnašali
kot božji otroci in kot bratje naših
bratov ljudi, tako da smo drugi
Kristusi;

7. dar strahu božjega: da bi zavračali
vse, kar bi lahko žalilo Boga, tako kot
otrok iz ljubezni zavrača vse, kar
lahko užali njegovega očeta.

Sadovi Svetega Duha »so popolnosti,
ki jih izoblikuje v nas Sveti Duh kot
predujem večne slave« (Katekizem,
1832). Izročilo Cerkve jih našteva
dvanajst: »ljubezen, veselje, mir,
potrpežljivost, blagost, dobrotljivost,
dobrohotnost, krotkost, zvestoba,
skromnost, zdržnost, čistost« (Gal 5,
22-23).



8. Vpliv strasti na moralno
življenje

Zaradi bistvene zedinjenosti duše in
telesa je naše duhovno življenje —
umsko spoznavanje in svobodno
hotenje volje — pod vplivom
občutljivosti. Ta vpliv se kaže v 
strasteh, ki so »vzgibi čutnosti, ki
nagibljejo človeka, da deluje ali da ne
deluje spričo tistega, kar čuti ali si
predstavlja kot dobro ali kot
zlo« (Katekizem, 1763). Strasti so
vzgibi čutnega teženja (po prijetnih
dobrinah in dobrinah, ki zahtevajo
napor). V širšem pomenu jih lahko
imenujemo tudi “čustva” ali
“emocije”.[28]

Strasti so, na primer, ljubezen, jeza,
strah itd. »Najbolj temeljna strast je
ljubezen, ki jo vzbuja privlačnost
dobrega. Ljubezen poraja hrepenenje
po odsotni dobrini in upanje na
dosego te dobrine. To teženje se
dovrši v ugodju in veselju nad



doseženo dobrino. Zaznavanje zla
povzroča sovraštvo, odpor in strah
pred prihodnjim zlom. To gibanje se
dovrši v žalosti zaradi navzočega zla
ali v jezi, ki se mu upira« (Katekizem,
1765).

Strasti imajo velik vpliv na moralno
življenje. »Same v sebi strasti niso ne
dobre ne zle« (Katekizem, 1767). »So
nravno dobre, kadar prispevajo k
dobremu dejanju, in zle v
nasprotnem primeru« (Katekizem,
1768).[29] H krščanski popolnosti sodi
to, da strasti ureja razum in da jih
obvladuje volja.[30] Po tem, ko se je
zgodil izvirni greh, strasti niso več
povsem podvržene oblasti razuma in
pogosto nagibajo človeka, da dela to,
kar ni dobro.[31] Da bi jih mogli
običajno usmeriti v dobro, je
potrebna pomoč milosti, ki ozdravlja
rane greha, ter asketski boj.

Če je volja dobra, potem tako
uporablja strasti, da jih spravlja v



smer dobrega.[32] Nasprotno pa volja,
ki je slaba, sledi sebičnosti, podleže
neurejenim strastem, ali pa jih
uporablja za slaba dejanja (prim. 
Katekizem, 1768).

Paul O’Callaghan

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve,
1762-1770, 1803-1832 y 1987-2005.

Priporočeno branje

Sv. Jožefmarija, Homilija Krščanske
kreposti, v Božji prijatelji, 73-92.

Sv. Tomaž Akvinski, Summa
Theologiae, I-II, qq. 22ss; 109-114; II-
II, qq. 1-27; 47-62; 139-143.

Copyright © www.si.opusdei.org

https://opusdei.org/


[1]Ta poklicanost je »popolnoma
odvisna od podarjene pobude Boga,
kajti le on se more razodeti in dati
samega sebe. Ta poklicanost presega
zmožnosti razuma in moči človeške
volje pa tudi vsakega ustvarjenega
bitja (prim. 1 Kor 2,7-9)« (Katekizem,
1998).

[2]Sv. Tomaž Akvinski, Summa
Theologiae, II-II, q. 24, a. 3, ad 2.

[3]II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et spes, 22. Prim. Rim
8,14-17; Gal 4,5-6; 1 Jn 3,1.

[4]Vsak ustvarjeni dar izhaja iz
neustvarjenega Daru, ki je Sveti Duh.
»Božja ljubezen [je] izlita v naša srca
po Svetem Duhu, ki nam je bil
dan« (Rim 5,5. Prim. Gal 4,6).

[5]Treba je razlikovati med 
habitualno milostjo in dejanskimi
milostmi, ki predstavljajo »božje
posege bodisi na začetku



spreobrnjenja bodisi v potekanju
posvečenja« (prim. prav tam).

[6]»Opravičenje ni le odpuščanje
grehov, ampak hkrati posvečenje in
prenovitev notranjega
človeka« (Tridentinski koncil, DS
1528).

[7]Pri odraslih je ta korak sad
božjega nagiba (dejanska milost) in
človekove svobode. »Na pobudo
[dejanske] milosti se človek obrne k
Bogu in odvrne od greha ter tako
doseže odpuščanje in pravičnost od
zgoraj [posvečujočo
milost]« (Katekizem, 1989).

[8]Na to resnico je hotel Gospod na
posebej silen in nov način spomniti
preko oznanjevanja svetega
Jožefmarija Escrivája od 2. oktobra
1928 naprej. Cerkev je to resnico
razglasila na drugem vatikanskem
koncilu (1962-65): »Vsi kristjani, naj
bodo katerega koli stanu ali položaja,
[so] poklicani k polnosti krščanskega



življenja in k popolni ljubezni« (II.
vatikanski koncil, Konst. Lumen
gentium, 40).

[9]Prim. Sv. Tomaž Akvinski, Summa
Theologiae, III, q. 2, a. 12, c.

[10]Prim. Sv. Jožefmarija, Jezus
prihaja mimo, 104.

[11]Vendar pa milost nikakor ne
nasprotuje naši svobodi, »ko le-ta
ustreza čutu za resnico in dobroto, ki
ga je Bog položil v človekovo
srce« (Katekizem, 1742). Nasprotno,
»milost ustreza globokim težnjam
človeške svobode (…) in jo
spopolnjuje« (Katekizem, 2022).

V sedanjem stanju človeške narave,
ranjene zaradi greha, je milost
potrebna, da bi človek lahko vedno
živel skladno z naravno moralno
postavo.

[12]Sv. Jožefmarija,Jezus prihaja
mimo, 9.



[13]Pri doseganju božje milosti nam
je v pomoč posredovanje naše
Matere svete Marije, ki je posrednica
vseh milosti, pa tudi svetega Jožefa,
angelov in svetnikov.

[14]Nasprotno pa je grešljivost
moralno razpoloženje (habitus), ki
sledi slabim dejanjem in človeka
nagiba, k temu, da jih ponavlja in se
poslabša.

[15]II. vatikanski koncil, Konst. Dei
Verbum, 5.

[16]Vera se pokaže v dejanjih: živa
vera »deluje po ljubezni« (Gal 5,6),
medtem ko je »vera brez del
mrtva« (prim. Jak 2,26), kljub temu
pa dar vere ostane v človeku, ki ni
neposredno grešil proti njej (prim.
Tridentinski koncil, DS 1545).

[17]Prim. Heb 10,23; Tit 3,6-7.
»Krepost upanja je odgovor na
hrepenenje po sreči, ki ga je Bog
položil v srce vsakega



človeka« (Katekizem, 1818): očiščuje
ga in povzdiguje; varuje ga pred
malodušjem; navdaja njegovo srce s
pričakovanju večne blaženosti;
varuje ga pred sebičnostjo in ga vodi
k veselju (prim. prav tam).

Upati moramo na slavo nebes, ki jo je
Bog obljubil tistim, ki ga ljubijo
(prim. Rim 8,28-30) in izpolnjujejo
njegovo voljo (prim. Mt 7,21), v
gotovosti, da z božjo milostjo lahko
»vztrajamo do konca« (prim. Mt
10,22) (prim. Katekizem, 1821).

[18]Ljubezen je nad vsemi krepostmi
(prim. 1 Kor 13,13). Če ne bi imel
ljubezni, »nisem nič (…), mi nič ne
koristi« (1 Kor 13,13).

»Ljubezen je duša in navdihovalka
uresničevanja vseh
kreposti« (Katekizem, 1827). Je lik
(forma) vseh kreposti: oblikuje jih in
poživlja, ker jih usmerja k božji
ljubezni; brez ljubezni so preostale
kreposti mrtve.



Krepost ljubezni očiščuje našo
človeško zmožnost ljubiti in jo
povzdiguje v nadnaravno popolnost
božje ljubezni (prim. Katekizem,
1827). V ljubezni obstaja red.
Ljubezen se izraža tudi v bratskem
opominu (prim. Katekizem, 1829).

[19]Kot bo pojasnjeno v naslednjem
razdelku, razvija kristjan te kreposti
s pomočjo milosti, prejete od Boga, ki
ozdravlja njegovo naravo in mu daje
moč za njihovo udejanjanje ter jih
usmerja k višjemu cilju.

[20]Sv. Tomaž Akvinski, Summa
Theologiae, II-II, q. 47, a. 2, c. Človeka
vodi k pravilnemu presojanju o tem,
kako naj ravna. »Ne smemo je
zamenjati z boječnostjo ali s strahom,
tudi ne z dvoličnostjo ali hlinjenjem.
Pravijo ji auriga virtutum (krmarica
kreposti): razumnost vodi druge
kreposti tako, da jim naznačuje
pravilo in mero. (…) Na podlagi te
kreposti brez zmote uporabljamo



nravna načela v posebnih primerih
in premagujemo dvome glede
dobrega, ki ga je treba storiti, in zla,
ki se ga je treba
izogibati« (Katekizem, 1806).

[21]Človek v strogem pomenu besede
ne more dati Bogu, kar mu dolguje
oz. kar mu gre. Zaradi tega se
pravičnost do Boga pravilneje
imenuje z besedo “krepost
bogovdanosti”, »kajti Bogu je dovolj,
da storimo to, kar je v naši moči« (Sv.
tomaž Akvinski, Summa Theologiae,
II-II, q. 57, a. 1, ad 3).

[22]»Na svetu imate stisko, toda
bodite pogumni: jaz sem svet
premagal« (Jn 16, 33).

[23]Na primer, krepost delavnosti
sestoji v tem, da pri delu opravimo
vse, kar moramo, kar je srednja pot
med manj in več. V nasprotju z
delavnostjo je delati manj, kot smo
dolžni, zapravljati čas itd. Prav tako
pa delavnosti nasprotuje delo brez



mere, brez oziranja na vse drugo, kar
je prav tako treba opraviti (dolžnosti
v zvezi s pobožnostjo, skrb za
družino, dolžnost potrebnega in
pripadajočega počitka, ljubezni itd.).

[24]Načelo in medio virtus velja samo
za moralne kreposti, katerih predmet
je sredstvo za doseganje nekega cilja,
pri sredstvih pa vedno obstaja neka
mera. Kakorkoli že, pa je vedno
mogoče še naprej rasti v vseh
krepostih brez omejitve: vedno smo
lahko bolj razumni, bolj pravični,
bolj srčni, bolj zmerni. Še več: če bi
prenehali rasti, bi to pomenilo, da
nismo ravnali skladno s pravilom
kreposti, kar bi povzročilo, da
zapademo v kreposti nasprotno
grešljivost.

[25]Človeška narava je ranjena
zaradi greha. Zato so v njej težnje, ki
niso naravne, ampak so posledica
greha. Ravno tako kot ni naravno
šepati, temveč je to posledica bolezni



— in bi ne bilo naravno, tudi če bi vsi
ljudje šepali —, tako tudi niso 
naravne rane, ki jih je v duši pustil
izvirni greh in osebni grehi:
nagnjenost k napuhu, k lenobi, k
čutnosti itd. S pomočjo milosti in z
osebnim prizadevanjem se lahko te
rane ozdravijo, in tako človek
postane in se obnaša, kakor ustreza
njegovi naravi in položaju božjega
otroka. To zdravje se pridobi s
pomočjo kreposti. Na podoben način
se bolezen poslabša preko
grešljivosti.

[26]V tem smislu obstaja razumnost
kot človeška krepost, in nadnaravna
razumnost, krepost, ki jo Bog skupaj
z milostjo vlije v dušo. Da bi
nadnaravna krepost mogla obroditi
sad — dobra dejanja —, potrebuje
ustrezno človeško krepost (enako
velja za ostale kardinalne kreposti:
nadnaravna krepost pravičnosti
zahteva človeško krepost pravičnosti;
ravno tako tudi srčnost in zmernost).



Z drugimi besedami, krščanska
popolnost — svetost — zahteva in
vključuje človeško popolnost.

[27]V pomoč pri razumevanju vloge
darov Svetega Duha v moralnem
življenju lahko dodamo naslednjo
klasično razlago: tako kot ima
človeška narava zmožnosti (razum in
voljo), s katerima je mogoče razumeti
in hoteti, tako ima tudi po milosti
povzdignjena narava zmožnosti, ki ji
omogočajo izvrševati nadnaravna
dejanja. Te zmožnosti so teologalne
oz. božje kreposti (vera, upanje in
ljubezen). So kakor vesla na ladji, s
pomočjo katerih je mogoče pluti v
smeri nadnaravnega cilja. Vendar pa
nas ta cilj presega do te mere, da
teologalne kreposti niso dovolj za to,
da ga dosežemo. Bog skupaj z
milostjo podeljuje darove Svetega
Duha, ki so nove popolnosti duše,
zaradi katerih lahko dušo giblje sam
Sveti Duh. Ti so kakor jadro na ladji,
s pomočjo katerega se lahko ob vetru



premika naprej. Darovi nas
izpopolnjujejo tako, da nas napravijo
bolj poslušne delovanju Svetega
Duha, ki na ta način postane gibalo
našega ravnanja.

[28] Treba je povedati, da govorimo
tudi o nadčutnih ali duhovnih
“čustvih” oz. emocijah, ki niso
“strasti” v pravem pomenu besede,
ker ne vključujejo vzgibov čutnega
teženja.

[29]Na primer, obstaja dobra jeza, ki
se razsrdi nad zlom, je pa tudi slaba
jeza, ki je nenadzorovana ali ki
spodbuja k zlu (kot je v primeru
maščevanja); obstaja dober strah in
slab strah, ki človeka ohromi za
dobra dejanja.

[30]Prim. Sv. Tomaž Akvinski, 
Summa Theologiae, I-II, q. 24, aa. 1 in
3.

[31]Včasih lahko v človeku
prevladajo do te mere, da je moralna



odgovornost zreducirana na
minimum. V drugih primerih pa je
lahko moralna teža slabega dejanja
večja.

[32]»Nravna popolnost je, če človeka
ne nagiba k dobremu samo njegova
volja, marveč tudi njegovo čutno
teženje, kakor pravi psalm: “Moje
srce in moje telo vriskata k živemu
Bogu” (Ps 84,3)« (Katekizem, 1770).
»Strasti so slabe, če je ljubezen slaba,
in dobre, če je le-ta dobra« (Sv.
Aguštin, De civitate Dei, 14, 7).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-28-milost-in-kreposti/

(11. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/tema-28-milost-in-kreposti/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-28-milost-in-kreposti/

	TEMA 28. Milost in kreposti

