opusdei.org

TEMA 27. Moralnost
Cloveskih dejanj

Ravnanje je moralno dobro,
kadar so svobodne izbire
skladne s Clovekovim resnic¢nim
dobrim.

5. Dec. 2013

1. Moralnost cloveskih dejanj

»Cloveska dejanja, se pravi svobodno
izbrana na podlagi razsodbe vesti, so
nravno opredeljiva. So dobra ali

zla« (Katekizem, 1749). »Delovanje je
nravno dobro, kadar so svobodne
izbire skladne s ¢lovekovim



resnicnim dobrim in so s tem izraz
hotene ¢lovekove naravnanosti na
svoj poslednji cilj, torej na Boga
samega.«! »Nravnost ¢loveskih
dejanj je odvisna:

— od izbranega predmeta;

— od nameravanega cilja ali od
namena;

— od okolis¢in dejanja.

Predmet, namen in okoliS¢ine so
“viri” ali sestavne prvine nravnosti
Cloveskih dejanj« (Katekizem, 1750).

2. Predmet dejanja

Predmet »je neposredni cilj
premisljene izbire, ki daje svoj pecat
deju hotenja delujoce osebe.«”
Moralna vrednost ¢loveskih dejanj
(to, da so dobra ali slaba) je odvisna
predvsem od tega, ali je po sodbi
razuma predmet ali hoteno dejanje
skladno z blagrom ¢loveske osebe.”



Samo Ce je ¢lovesSko dejanje dobro po
svojem predmetu, je lahko
naravnano k poslednjemu cilju."

Nekatera dejanja so notranje zla, ker
so zla »vedno in Ze sama po sebi, se
pravi, Ze po samem svojem
predmetu, neodvisno od nadaljnjih
namenov delujocega in od
okolis¢in.«"

Proporcionalizem in
konsekvencializem sta zmotni teoriji
0 pojmu in oblikovanju moralnega
predmeta dejanja, in ucita, da ga je
treba dolociti glede na “razmerje”
med dobrim in zlim, ki ga delujoci
skusSa doseci, oz. glede na

“posledice”, ki lahko iz tega izhajajo.
[6]

3. Namen

V Clovekovem ravnanju je »cilj tisto
prvo, na kar namen meri, in pomeni
to, kar subjekt zasleduje v dejanju.
Namen je gibanje volje v smeri k



cilju; ozira se na tisto, kar je na koncu
delovanja« (Katekizem, 1752)."”
Dejanje, ki je po svojem predmetu
“lahko naravnano” na Boga, »doseZe
svojo poslednjo in odlocilno
popolnost, ko ga volja dejansko
naravnava k Bogu.«® Namen
delujocega subjekta je »bistvena
prvina v nravnem kvalificiranju
dejanja« (Katekizem, 1752).

Namen se »ne omejuje na usmeritev
naSih posameznih dejanj, marvec
more naravnavati k istemu cilju
mnogotera dejanja; usmeriti more
celotno Zivljenje k poslednjemu
cilju« (Katekizem, 1752).”' »Za prav
isto dejanje morejo prihajati navdihi
tudi iz ve€ namenov« (prav tam).

»Ravnanja, ki je samo v sebi nekaj
neurejenega, zlega, npr. laz in
obrekovanje, dober namen (npr.
pomagati bliZnjemu) ne naredi za
nekaj dobrega ali pravi¢nega. Namen
ne opravicuje sredstev« (Katekizem,



1753)."%»Z nasprotne strani pa slab
namen, ki ga dodamo (npr.
necimrnost), stori, da dejanje, ki
samo v sebi more biti dobro (npr.
miloSc¢ina), postane zlo dejanje (prim.
Mt 6,2-4)« (Katekizem, 1753).

4. OkoliScine

Okoliscine so »drugotne prvine
nravnega dejanja. OkoliS¢ine
prispevajo k povecanju ali
zmanjSanju nravne dobrosti ali
nravne zlobe ClovesSkih dejanj (npr.
viSina vsote pri kraji). Lahko tudi
zmanjSajo ali povecajo odgovornost
storilca (tako npr. delovati iz strahu
pred smrtjo)« (Katekizem, 1754).
Okolis¢ine »ne morejo napraviti, da
bi dejanje, ki je samo v sebi slabo,
postalo dobro ali pravilno« (prav
tam).

»Moralno dobro dejanje
predpostavlja obenem dobrost
predmeta, namena in
okoli$¢in« (Katekizem, 1755)."!



5. Posredno prostovoljna dejanja

»Dejanje more biti posredno
prostovoljno, kadar izhaja iz
zanemarjenja tistega, kar bi bil
Clovek dolzan poznati ali
storiti« (Katekizem, 1736).%

»UCinek more (sme) biti dopuscen, ne
da bi bil s strani storilca dejanja
hoten, npr. izrpanost matere ob
vzglavju bolnega otroka. Slab ucinek
se ne priSteva, Ce ni bil hoten niti kot
cilj niti kot sredstvo dejanja; npr.
smrt, ki si jo ¢lovek nakoplje, ko
pomaga komu v nevarnosti. Da se
slab ucinek pristeva, je potrebno, da
ga je bilo mogocCe predvidevati in da
ima tisti storilec moznost, da se mu
izogne npr. v primeru, ko voznik v
pijanosti do smrti povozi

Cloveka« (Katekizem, 1737).

Recemo tudi, da je bil nek ucinek
povzrocen s “posredno voljo”, kadar
ni bil hoten niti kot cilj niti kot
sredstvo za kaj drugega, vendar je



znano, da neizogibno spremlja
dejanje, ki ga nekdo hoce storiti."* To
je v moralnem Zivljenju pomembno,
kajti v€asih se zgodi, da imajo
nekatera dejanja dva ucinka, enega
dobrega, drugega slabega, in je lahko
dopustno, da jih ¢lovek izvrsi, da bi
dosegel dobri (neposredno hoteni)
ucinek, Ceprav se ni mogoce izogniti
slabemu (ki ga torej ¢lovek hoce le
posredno). Gre za situacije, ki so
vCasih zelo delikatne in v katerih je
razumno vprasati za nasvet koga, ki
nam lahko svetuje.

Dejanje je prostovoljno (in se torej
priSteva subjektu) in causa, kadar ni
izbrano samo po sebi, vendar
pogosto (in multis) sledi neposredno
hotenemu ravnanju. Na primer, kdor
ustrezno ne varuje pogleda pred
obscenimi slikami je odgovoren (ker
je to hotel in causa) za nered (ki ga ni
in kdor se bori za Zivljenje v bozji
navzocnosti, hoCe in causa dejanja



ljubezni, ki jih izvrSuje na videz
nehote.

6. Odgovornost

»Svoboda naredi ¢loveka
odgovornega za svoja dejanja v
toliksSni meri, v kolikrsni so
prostovoljna« (Katekizem, 1734).
Izvajanje svobode vedno nosi s seboj
odgovornost pred Bogom: z vsakim
svobodnim dejanjem na neki nacin
sprejmemo ali zavrnemo boZjo voljo.
»Napredovanje v kreposti,
spoznavanje dobrega in askeza
povecajo gospostvo volje nad svojimi
dejanji« (Katekizem, 1734).

»PriStevnost in odgovornost za kako
dejanje morejo zmanjSati ali celo
odpraviti nevednost, nepazljivost,
nasilje, strah, navade, Cezmerna
Custva in drugi psihi¢ni ali druzbeni
dejavniki« (Katekizem, 1735).

7. ZasluZenje



»Izraz “zasluzenje” v sploSnem
pomeni placilo, ki ga dolguje kaka
skupnost ali druzba za dejanje
katerega od svojih ¢lanov, ki se je
izkazalo kot dobro ali pa kot
hudodelsko, vredno nagrade oziroma
kazni. Zasluzenje sodi h kreposti
pravicnosti, v skladu z nacelom
enakosti, ki to krepost

vodi« (Katekizem, 2006)."

Clovek sam po sebi nima zasluZenja
pred Bogom za svoja dobra dejanja
(prim. Katekizem, 2007). Klub temu
pa nam more »posinovljenje
(adoptivno sinovstvo) s tem, da nas
po milosti stori deleZne boZje narave
na podlagi zastonjske pravicnosti,
podeliti resni¢no zasluZenje. V tem je
na milosti temeljeca pravica, polna
pravica ljubezni, ki nas naredi za
Kristusove “sodedice” in vredne, da
prejmemo obljubljeno dediS¢ino

velnega Zivljenja« (Katekizem, 2009).
[15]



»Clovekovo zasluZenje pred Bogom v
krS¢anskem Zivljenju izhaja iz tega,
da je Bog svobodno uredil tako, da
Cloveka pridruZuje delu svoje

milosti« (Katekizem, 2008).""%

Francisco Diaz
Osnovna literatura

Katekizem katoliske Cerkve,
1749-1761.

Sv. Janez Pavel II., Okr. Veritatis
splendor (Sijaj resnice), 6. 8. 1993,
71-83.

Priporoceno branje

Sv. JoZefmarija, Homilija Krs¢ansko
spoStovanje osebe in njene svobode, v
Jezus prihaja mimo, 67-72.

Copyright © www.si.opusdei.org



https://opusdei.org/

[1]Sv. Janez Pavel II., Okr. Veritatis
splendor, 6. 8. 1993, 72. »Uvodno
mladeniCevo vpraSanje v pogovoru z
Jezusom: “Kaj naj dobrega storim, da
doseZem vecno Zivljenje?” (Mt 19,16)
neposredno osvetljuje bistveno
povezavo med nravno vrednostjo
kakega dejanja in ¢lovekovim
poslednjim ciljem (...). Jezusov
odgovor in napotek k zapovedim tudi
odkrivata, da je pot k cilju
zaznamovana s spolnjevanjem bozjih
postav, ki varujejo Cloveski blagor.
Samo z dobrim skladno dejanje more
biti pot v ve€no Zivljenje« (prav tam).

[2]Sv. Janez Pavel I1., Okr. Veritatis
splendor, 78. Prim. Katekizem, 1751.
Da bi ugotovili, kaj je moralni
predmet dejanja, »se je treba
postaviti na staliSCe delujoCe osebe.
Predmet deja hotenja je namrec
svobodno izbrano ravnanje. Kolikor
je to ravnanje skladno z redom
razuma, je vzrok za dobrost volje
(...). Napacno je torej pod predmetom



doloCenega nravnega dejanja
razumeti neki proces ali neki
dogodek zgolj fiziCnega reda, ki naj
bi ga vrednotili po tem, da izzoveta
doloCeno stvarno stanje v zunanjem
svetu« (prav tam). “FiziCnega
predmeta” ne smemo zamenjevati z
“moralnim predmetom” dejanja (isto
fizi¢no dejanje je lahko predmet
razlicnih moralnih dejanj; npr.
rezanje s skalpelom je lahko kirurska
operacija, ali pa umor).

[3]»Nravnost Cloveskega dejanja je
odvisna predvsem in temeljno od
predmeta, ki ga je razumno izbrala
premisljena volja« (Sv. Janez Pavel
I1., Okr. Veritatis splendor, 78).

[4]Prim. prav tam, 78 in 79.

[5]Prav tam, 80; prim. Katekizem,
1756. Drugi vatikanski koncil navaja
veC primerov: vse, kar nasprotuje
Zivljenju, »kakor raznovrstni uboji,
rodomori, splavi, evtanazija in tudi
radovoljni samomor; vse, kar rani



neokrnjenost ¢loveske osebe, kot je
»pohabljanje, telesno ali duSevno
mucenje, psihi¢no prisiljevanje; vse,
kar poniZuje ¢lovesko dostojanstvo,
kakor »zivljenje v ¢loveka nevrednih
razmerah, samovoljno zapiranje,
nasilno preseljevanje, suzenjstvo,
prostitucija, trgovina z Zenskami in
mladoletniki; tudi sramotne delovne
razmere, ko z delavci ravnajo, kakor
da so le orodje za dobicek in ne
svobodne in odgovorne osebe.« »Vse
to in drugo, kar je Se temu podobno,
je v resnici sramota; in ko okuZuje
Clovesko kulturo, omadeZuje bolj
tiste, ki se tako vedejo, kakor tiste, ki
trpe krivico; hkrati pa kar najhuje
nasprotuje Stvarnikovi Casti« (II.
vatikanski koncil, Konst. Gaudium et
spes, 27).

Bl. Pavel VL. je glede
kontraceptivnega ravnanja ucil, da
nikdar ni dopustno, »da se volja
odloci za nekaj, kar samo v sebi
nasprotuje nravnemu redu in je torej



nevredno ¢lovesSke osebe, Cetudi se to
zgodi z namenom, da se brani ali
pospesuje blaginja posameznika,
druZine ali druzbe« (Bl. Pavel VI.,
Okr. Humanae vitae, 25. 7. 1968, 14).

[6]Te teorije ne trdijo, da “je
dopustno delati zlo, da bi dosegli
dobro”, temvec to, da ni mogoce reci,
da so nekatera ravnanja vedno zla,
saj naj bi bilo v vsakem primeru
odvisno od “razmerja” med dobrim
in zlim, oz. od “posledic” (prim. Sv.
Janez Pavel II., Okr. Veritatis
splendor, 75).

Proporcionalist, na primer, ne bi
zagovarjal, da “je dovoljeno nekoga
ogoljufati za dosego dobrega cilja”,
ampak bi preucil, ali je ali ni to
dejanje goljufija (ali je ta “objektivna
izbira” sploh goljufija ali ne), pri
Cemer bi upoSteval vse okoliSCine in
namen. Nazadnje bi lahko rekel, da
nekaj ni goljufija, medtem ko v



resnici je, in bi lahko opravicil to
dejanje (ali pa katerokoli drugo).

[7]Moralni predmet se nanasa na to,
kar hoce volja doseci s konkretnim
dejanjem (na primer: ubiti ¢loveka,
izrocCiti revnemu nekaj drobizZa),
medtem ko se namen navezuje na
vprasanje, zakaj to hoCe (na primer:
zato, da bi podedoval premozZenje,
zato da bi se pokazal pred drugimi
ali zato, da bi revnemu pomagal).

[8]Sv. Janez Pavel I1., Okr. Veritatis
splendor, 78.

[9]Na primer, usluga, ki jo nekomu
storimo, ima za namen pomagati
bliZnjemu, isto¢asno pa se lahko
navdihuje v boZji ljubezni, kot
poslednjem cilju vseh nasih dejanj,
ali pa se lahko opravi iz lastnega
interesa oz. v zadostitev ne¢imrnosti
(prim. Katekizem, 1752).

[10]»Pogosto se zgodi, da Clovek
deluje z dobrim namenom, vendar



brez duhovne Kkoristi, ker manjka
dobra volja. Na primer, nekdo krade,
da bi pomagal revnim: v tem
primeru je sicer namen dober,
vendar manjka pravilnost volje, ker
so dejanja slaba. Skratka, dober
namen ne daje pooblastila za nobeno
slabo dejanje. “Ali naj bi pocenjali
zlo, da bi iz tega prislo dobro, kakor
nam obrekljivo podtikajo nekateri?
Obsodba takih je pravi¢na” (Rim
3,8)« (Sv. Tomaz Akvinski, In duo
praecepta caritatis: Opuscula
theologica, 11, 1168).

[11]Se pravi, zato, da bi bilo
svobodno dejanje naravnano na
resnicni poslednji cilj, je potrebno:

a) da ima samo v sebi moznost biti
naravnano na cilj: to je objektivna
dobrost (glede na predmet)
moralnega dejanja;

b) da je lahko naravnano na cilj v
okolisc¢inah kraja, Casa itd., v katerih
je izvrSeno;



c) da ga volja subjekta dejansko
naravna na resnicni poslednji cilj: to
je subjektivna dobrost (zaradi
namena).

[12]»Npr. nesreca zaradi
nepoznavanja cestnih

predpisov« (Katekizem, 1736). Lahko
recemo, da s — prostovoljnim in
krivdnim — nepoznavanjem
temeljnih pravil prometa ¢lovek
posredno hoce posledice tega
nepoznavanja.

[13]Na primer, ko nekdo vzame
tableto, da bi ozdravel od nahoda
vedoc, da ga bo tudi nekoliko
uspavala, tedaj neposredno hoce
ozdraveti od nahoda, posredno pa
hoce uspavanje. Pravzaprav, ne
govorimo, da posredne ucinke
nekega dejanja “hoCemo”, temvec da
jih toleriramo ali dopuscamo kot
nekaj neizogibno povezanega s tem,
kar je treba storiti.



[14]Krivda pa je, posledicno,
odgovornost, ki jo pred Bogom
prevzamemo nase, ko gresimo, in si s
tem zasluZimo kazen.

[15]Prim. Tridentinski koncil, DS
1546.

[16]Ko kristjan dela dobro, je
»oCetovsko delovanje Boga s svojimi
pobudami prvenstveno in svobodna
Clovekova dejavnost v svojem
sodelovanju drugotna, tako da
moramo zasluZenja za dobra dela
pripisovati najprej bozji milosti, nato
verniku« (prav tam).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-27-moralnost-
cloveskih-dejanj/ (3. Feb. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/tema-27-moralnost-cloveskih-dejanj/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-27-moralnost-cloveskih-dejanj/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-27-moralnost-cloveskih-dejanj/

	TEMA 27. Moralnost človeških dejanj

