
opusdei.org

TEMA 27. Moralnost
človeških dejanj

Ravnanje je moralno dobro,
kadar so svobodne izbire
skladne s človekovim resničnim
dobrim.

5. Dec. 2013

1. Moralnost človeških dejanj

»Človeška dejanja, se pravi svobodno
izbrana na podlagi razsodbe vesti, so
nravno opredeljiva. So dobra ali
zla« (Katekizem, 1749). »Delovanje je
nravno dobro, kadar so svobodne
izbire skladne s človekovim



resničnim dobrim in so s tem izraz
hotene človekove naravnanosti na
svoj poslednji cilj, torej na Boga
samega.«[1] »Nravnost človeških
dejanj je odvisna:

— od izbranega predmeta;

— od nameravanega cilja ali od
namena;

— od okoliščin dejanja.

Predmet, namen in okoliščine so
“viri” ali sestavne prvine nravnosti
človeških dejanj« (Katekizem, 1750).

2. Predmet dejanja

Predmet »je neposredni cilj
premišljene izbire, ki daje svoj pečat
deju hotenja delujoče osebe.«[2]

Moralna vrednost človeških dejanj
(to, da so dobra ali slaba) je odvisna
predvsem od tega, ali je po sodbi
razuma predmet ali hoteno dejanje
skladno z blagrom človeške osebe.[3]



Samo če je človeško dejanje dobro po
svojem predmetu, je lahko
naravnano k poslednjemu cilju.[4]

Nekatera dejanja so notranje zla, ker
so zla »vedno in že sama po sebi, se
pravi, že po samem svojem
predmetu, neodvisno od nadaljnjih
namenov delujočega in od
okoliščin.«[5]

Proporcionalizem in 
konsekvencializem sta zmotni teoriji
o pojmu in oblikovanju moralnega
predmeta dejanja, in učita, da ga je
treba določiti glede na “razmerje”
med dobrim in zlim, ki ga delujoči
skuša doseči, oz. glede na
“posledice”, ki lahko iz tega izhajajo.
[6]

3. Namen

V človekovem ravnanju je »cilj tisto
prvo, na kar namen meri, in pomeni
to, kar subjekt zasleduje v dejanju.
Namen je gibanje volje v smeri k



cilju; ozira se na tisto, kar je na koncu
delovanja« (Katekizem, 1752).[7]

Dejanje, ki je po svojem predmetu
“lahko naravnano” na Boga, »doseže
svojo poslednjo in odločilno
popolnost, ko ga volja dejansko
naravnava k Bogu.«[8] Namen
delujočega subjekta je »bistvena
prvina v nravnem kvalificiranju
dejanja« (Katekizem, 1752).

Namen se »ne omejuje na usmeritev
naših posameznih dejanj, marveč
more naravnavati k istemu cilju
mnogotera dejanja; usmeriti more
celotno življenje k poslednjemu
cilju« (Katekizem, 1752).[9] »Za prav
isto dejanje morejo prihajati navdihi
tudi iz več namenov« (prav tam).

»Ravnanja, ki je samo v sebi nekaj
neurejenega, zlega, npr. laž in
obrekovanje, dober namen (npr.
pomagati bližnjemu) ne naredi za
nekaj dobrega ali pravičnega. Namen
ne opravičuje sredstev« (Katekizem,



1753).[10]»Z nasprotne strani pa slab
namen, ki ga dodamo (npr.
nečimrnost), stori, da dejanje, ki
samo v sebi more biti dobro (npr.
miloščina), postane zlo dejanje (prim.
Mt 6,2-4)« (Katekizem, 1753).

4. Okoliščine

Okoliščine so »drugotne prvine
nravnega dejanja. Okoliščine
prispevajo k povečanju ali
zmanjšanju nravne dobrosti ali
nravne zlobe človeških dejanj (npr.
višina vsote pri kraji). Lahko tudi
zmanjšajo ali povečajo odgovornost
storilca (tako npr. delovati iz strahu
pred smrtjo)« (Katekizem, 1754).
Okoliščine »ne morejo napraviti, da
bi dejanje, ki je samo v sebi slabo,
postalo dobro ali pravilno« (prav
tam).

»Moralno dobro dejanje
predpostavlja obenem dobrost
predmeta, namena in
okoliščin« (Katekizem, 1755).[11]



5. Posredno prostovoljna dejanja

»Dejanje more biti posredno
prostovoljno, kadar izhaja iz
zanemarjenja tistega, kar bi bil
človek dolžan poznati ali
storiti« (Katekizem, 1736).[12]

»Učinek more (sme) biti dopuščen, ne
da bi bil s strani storilca dejanja
hoten, npr. izčrpanost matere ob
vzglavju bolnega otroka. Slab učinek
se ne prišteva, če ni bil hoten niti kot
cilj niti kot sredstvo dejanja; npr.
smrt, ki si jo človek nakoplje, ko
pomaga komu v nevarnosti. Da se
slab učinek prišteva, je potrebno, da
ga je bilo mogoče predvidevati in da
ima tisti storilec možnost, da se mu
izogne npr. v primeru, ko voznik v
pijanosti do smrti povozi
človeka« (Katekizem, 1737).

Rečemo tudi, da je bil nek učinek
povzročen s “posredno voljo”, kadar
ni bil hoten niti kot cilj niti kot
sredstvo za kaj drugega, vendar je



znano, da neizogibno spremlja
dejanje, ki ga nekdo hoče storiti.[13] To
je v moralnem življenju pomembno,
kajti včasih se zgodi, da imajo
nekatera dejanja dva učinka, enega
dobrega, drugega slabega, in je lahko
dopustno, da jih človek izvrši, da bi
dosegel dobri (neposredno hoteni)
učinek, čeprav se ni mogoče izogniti
slabemu (ki ga torej človek hoče le
posredno). Gre za situacije, ki so
včasih zelo delikatne in v katerih je
razumno vprašati za nasvet koga, ki
nam lahko svetuje.

Dejanje je prostovoljno (in se torej
prišteva subjektu) in causa, kadar ni
izbrano samo po sebi, vendar
pogosto (in multis) sledi neposredno
hotenemu ravnanju. Na primer, kdor
ustrezno ne varuje pogleda pred
obscenimi slikami je odgovoren (ker
je to hotel in causa) za nered (ki ga ni
neposredno izbral) v svoji domišljiji;
in kdor se bori za življenje v božji
navzočnosti, hoče in causa dejanja



ljubezni, ki jih izvršuje na videz
nehote.

6. Odgovornost

»Svoboda naredi človeka 
odgovornega za svoja dejanja v
tolikšni meri, v kolikršni so
prostovoljna« (Katekizem, 1734).
Izvajanje svobode vedno nosi s seboj
odgovornost pred Bogom: z vsakim
svobodnim dejanjem na neki način
sprejmemo ali zavrnemo božjo voljo.
»Napredovanje v kreposti,
spoznavanje dobrega in askeza
povečajo gospostvo volje nad svojimi
dejanji« (Katekizem, 1734).

»Prištevnost in odgovornost za kako
dejanje morejo zmanjšati ali celo
odpraviti nevednost, nepazljivost,
nasilje, strah, navade, čezmerna
čustva in drugi psihični ali družbeni
dejavniki« (Katekizem, 1735).

7. Zasluženje



»Izraz “zasluženje” v splošnem
pomeni plačilo, ki ga dolguje kaka
skupnost ali družba za dejanje
katerega od svojih članov, ki se je
izkazalo kot dobro ali pa kot
hudodelsko, vredno nagrade oziroma
kazni. Zasluženje sodi h kreposti
pravičnosti, v skladu z načelom
enakosti, ki to krepost
vodi« (Katekizem, 2006).[14]

Človek sam po sebi nima zasluženja
pred Bogom za svoja dobra dejanja
(prim. Katekizem, 2007). Klub temu
pa nam more »posinovljenje
(adoptivno sinovstvo) s tem, da nas
po milosti stori deležne božje narave
na podlagi zastonjske pravičnosti,
podeliti resnično zasluženje. V tem je
na milosti temelječa pravica, polna
pravica ljubezni, ki nas naredi za
Kristusove “sodediče” in vredne, da
prejmemo obljubljeno dediščino
večnega življenja« (Katekizem, 2009).
[15]



»Človekovo zasluženje pred Bogom v
krščanskem življenju izhaja iz tega,
da je Bog svobodno uredil tako, da
človeka pridružuje delu svoje
milosti« (Katekizem, 2008).[16]

Francisco Díaz

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve,
1749-1761.

Sv. Janez Pavel II., Okr. Veritatis
splendor (Sijaj resnice), 6. 8. 1993,
71-83.

Priporočeno branje

Sv. Jožefmarija, Homilija Krščansko
spoštovanje osebe in njene svobode, v 
Jezus prihaja mimo, 67-72.

Copyright © www.si.opusdei.org

https://opusdei.org/


[1]Sv. Janez Pavel II., Okr. Veritatis
splendor, 6. 8. 1993, 72. »Uvodno
mladeničevo vprašanje v pogovoru z
Jezusom: “Kaj naj dobrega storim, da
dosežem večno življenje?” (Mt 19,16)
neposredno osvetljuje bistveno
povezavo med nravno vrednostjo
kakega dejanja in človekovim
poslednjim ciljem (…). Jezusov
odgovor in napotek k zapovedim tudi
odkrivata, da je pot k cilju
zaznamovana s spolnjevanjem božjih
postav, ki varujejo človeški blagor.
Samo z dobrim skladno dejanje more
biti pot v večno življenje« (prav tam).

[2]Sv. Janez Pavel II., Okr. Veritatis
splendor, 78. Prim. Katekizem, 1751.
Da bi ugotovili, kaj je moralni
predmet dejanja, »se je treba
postaviti na stališče delujoče osebe.
Predmet deja hotenja je namreč
svobodno izbrano ravnanje. Kolikor
je to ravnanje skladno z redom
razuma, je vzrok za dobrost volje
(…). Napačno je torej pod predmetom



določenega nravnega dejanja
razumeti neki proces ali neki
dogodek zgolj fizičnega reda, ki naj
bi ga vrednotili po tem, da izzoveta
določeno stvarno stanje v zunanjem
svetu« (prav tam). “Fizičnega
predmeta” ne smemo zamenjevati z
“moralnim predmetom” dejanja (isto
fizično dejanje je lahko predmet
različnih moralnih dejanj; npr.
rezanje s skalpelom je lahko kirurška
operacija, ali pa umor).

[3]»Nravnost človeškega dejanja je
odvisna predvsem in temeljno od
predmeta, ki ga je razumno izbrala
premišljena volja« (Sv. Janez Pavel
II., Okr. Veritatis splendor, 78).

[4]Prim. prav tam, 78 in 79.

[5]Prav tam, 80; prim. Katekizem,
1756. Drugi vatikanski koncil navaja
več primerov: vse, kar nasprotuje
življenju, »kakor raznovrstni uboji,
rodomori, splavi, evtanazija in tudi
radovoljni samomor«; vse, kar rani



neokrnjenost človeške osebe, kot je
»pohabljanje, telesno ali duševno
mučenje, psihično prisiljevanje«; vse,
kar ponižuje človeško dostojanstvo,
kakor »življenje v človeka nevrednih
razmerah, samovoljno zapiranje,
nasilno preseljevanje, suženjstvo,
prostitucija, trgovina z ženskami in
mladoletniki; tudi sramotne delovne
razmere, ko z delavci ravnajo, kakor
da so le orodje za dobiček in ne
svobodne in odgovorne osebe.« »Vse
to in drugo, kar je še temu podobno,
je v resnici sramota; in ko okužuje
človeško kulturo, omadežuje bolj
tiste, ki se tako vedejo, kakor tiste, ki
trpe krivico; hkrati pa kar najhuje
nasprotuje Stvarnikovi časti« (II.
vatikanski koncil, Konst. Gaudium et
spes, 27).

Bl. Pavel VI. je glede
kontraceptivnega ravnanja učil, da
nikdar ni dopustno, »da se volja
odloči za nekaj, kar samo v sebi
nasprotuje nravnemu redu in je torej



nevredno človeške osebe, četudi se to
zgodi z namenom, da se brani ali
pospešuje blaginja posameznika,
družine ali družbe« (Bl. Pavel VI.,
Okr. Humanae vitae, 25. 7. 1968, 14).

[6]Te teorije ne trdijo, da “je
dopustno delati zlo, da bi dosegli
dobro”, temveč to, da ni mogoče reči,
da so nekatera ravnanja vedno zla,
saj naj bi bilo v vsakem primeru
odvisno od “razmerja” med dobrim
in zlim, oz. od “posledic” (prim. Sv.
Janez Pavel II., Okr. Veritatis
splendor, 75).

Proporcionalist, na primer, ne bi
zagovarjal, da “je dovoljeno nekoga
ogoljufati za dosego dobrega cilja”,
ampak bi preučil, ali je ali ni to
dejanje goljufija (ali je ta “objektivna
izbira” sploh goljufija ali ne), pri
čemer bi upošteval vse okoliščine in
namen. Nazadnje bi lahko rekel, da
nekaj ni goljufija, medtem ko v



resnici je, in bi lahko opravičil to
dejanje (ali pa katerokoli drugo).

[7]Moralni predmet se nanaša na to,
kar hoče volja doseči s konkretnim
dejanjem (na primer: ubiti človeka,
izročiti revnemu nekaj drobiža),
medtem ko se namen navezuje na
vprašanje, zakaj to hoče (na primer:
zato, da bi podedoval premoženje,
zato da bi se pokazal pred drugimi
ali zato, da bi revnemu pomagal).

[8]Sv. Janez Pavel II., Okr. Veritatis
splendor, 78.

[9]Na primer, usluga, ki jo nekomu
storimo, ima za namen pomagati
bližnjemu, istočasno pa se lahko
navdihuje v božji ljubezni, kot
poslednjem cilju vseh naših dejanj,
ali pa se lahko opravi iz lastnega
interesa oz. v zadostitev nečimrnosti
(prim. Katekizem, 1752).

[10]»Pogosto se zgodi, da človek
deluje z dobrim namenom, vendar



brez duhovne koristi, ker manjka
dobra volja. Na primer, nekdo krade,
da bi pomagal revnim: v tem
primeru je sicer namen dober,
vendar manjka pravilnost volje, ker
so dejanja slaba. Skratka, dober
namen ne daje pooblastila za nobeno
slabo dejanje. “Ali naj bi počenjali
zlo, da bi iz tega prišlo dobro, kakor
nam obrekljivo podtikajo nekateri?
Obsodba takih je pravična” (Rim
3,8)« (Sv. Tomaž Akvinski, In duo
praecepta caritatis: Opuscula
theologica, II, 1168).

[11]Se pravi, zato, da bi bilo
svobodno dejanje naravnano na
resnični poslednji cilj, je potrebno:

a) da ima samo v sebi možnost biti
naravnano na cilj: to je objektivna
dobrost (glede na predmet)
moralnega dejanja;

b) da je lahko naravnano na cilj v 
okoliščinah kraja, časa itd., v katerih
je izvršeno;



c) da ga volja subjekta dejansko
naravna na resnični poslednji cilj: to
je subjektivna dobrost (zaradi 
namena).

[12]»Npr. nesreča zaradi
nepoznavanja cestnih
predpisov« (Katekizem, 1736). Lahko
rečemo, da s — prostovoljnim in
krivdnim — nepoznavanjem
temeljnih pravil prometa človek
posredno hoče posledice tega
nepoznavanja.

[13]Na primer, ko nekdo vzame
tableto, da bi ozdravel od nahoda
vedoč, da ga bo tudi nekoliko
uspavala, tedaj neposredno hoče
ozdraveti od nahoda, posredno pa
hoče uspavanje. Pravzaprav, ne
govorimo, da posredne učinke
nekega dejanja “hočemo”, temveč da
jih toleriramo ali dopuščamo kot
nekaj neizogibno povezanega s tem,
kar je treba storiti.



[14]Krivda pa je, posledično,
odgovornost, ki jo pred Bogom
prevzamemo nase, ko grešimo, in si s
tem zaslužimo kazen.

[15]Prim. Tridentinski koncil, DS
1546.

[16]Ko kristjan dela dobro, je
»očetovsko delovanje Boga s svojimi
pobudami prvenstveno in svobodna
človekova dejavnost v svojem
sodelovanju drugotna, tako da
moramo zasluženja za dobra dela
pripisovati najprej božji milosti, nato
verniku« (prav tam).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/tema-27-moralnost-
cloveskih-dejanj/ (3. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/tema-27-moralnost-cloveskih-dejanj/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-27-moralnost-cloveskih-dejanj/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-27-moralnost-cloveskih-dejanj/

	TEMA 27. Moralnost človeških dejanj

