
opusdei.org

TEMA 25. Zakon

Intimna zakonska skupnost
med možem in ženo je sveta;
urejajo jo posebni zakoni, ki jih
je postavil sam Stvarnik in niso
odvisni od človeške volje.

7. Dec. 2013

»Zakonska zveza, s katero mož in
žena ustanovita celovito življenjsko
skupnost in je po svoji naravi
naravnana v blagor zakoncev in
roditev ter vzgojo otrok, je med
krščenimi od Kristusa Gospoda
povzdignjena v dostojanstvo
zakramenta« (ZCP, 1055 §1).



1. Božji načrt o zakonu

»Bog sam je začetnik zakona.«[1]

Intimna zakonska skupnost med
možem in ženo je sveta; urejajo jo
posebni zakoni, ki jih je postavil sam
Stvarnik in niso odvisni od človeške
volje.

Institucija zakona ni nekakšno
vsiljeno poseganje v zasebno
področje intimnosti moža in žene,
temveč notranja potreba zaveze
zakonske ljubezni: je edini kraj, ki
omogoča, da ljubezen med moškim
in žensko postane zakonska[2], se
pravi ljubezen izvolitve, ki obsega
blagor celotnega človeka, kot osebe
nasprotnega spola.[3] Ta vzajemna
ljubezen med zakoncema »postane
(…) podoba absolutne in neminljive
ljubezni, s katero Bog ljubi človeka.
Človek je v Stvarnikovih očeh dober,
zelo dober (prim. 1 Mz 1,31). In ta
ljubezen, ki jo Bog blagoslavlja, je
določena, da postaja rodovitna in se



uresničuje v skupnem delu
ohranjevanja stvarstva: In Bog ju je
blagoslovil in jima rekel: “Rodita in
se množita, napolnita zemljo in si jo
podvrzita” (1 Mz 1,28)« (Katekizem,
1604).

Izvirni greh je prelomil izvorno
občestvo med možem in ženo ter s
tem oslabil moralno zavest glede
enosti in nerazvezljivosti zakona.
Stara postava, v skladu z božjim
pedagoškim pristopom, ne kritizira
poligamije očakov niti ne
prepoveduje ločitve; toda »s tem da
so preroki gledali na božjo zavezo z
Izraelom pod podobo izključne in
zveste zakonske ljubezni (prim. Oz
1-3; Iz 54; 62; Jer 2-3; 31; Ezk 16; 23),
so pripravljali zavest izvoljenega
ljudstva na poglobljeno umevanje
enosti in nerazvezljivosti zakona
(prim. Mal 2,13-17)« (Katekizem,
1611).



»Jezus Kristus ponovno vzpostavlja
od Boga hoteni začetni red. Poleg
tega daje milost, da bi živeli zakon v
novem dostojanstvu zakramenta,
namreč kot znamenje njegove
zaročniške ljubezni do Cerkve:
“Možje, ljubite svoje žene, kakor je
Kristus ljubil Cerkev” (Ef
5,25)« (Kompendij, 341).

»Med krščenimi ne more biti
veljavne zakonske pogodbe, ki bi ne
bila hkrati zakrament« (ZCP, 1055
§2).[4]

Zakrament zakona okrepi
posvečujočo milost in podeli posebno
zakramentalno milost, ki ima
edinstven vpliv na celotno stvarnost
zakonskega življenja[5], še zlasti na
ljubezen med zakoncema.[6]

Vsesplošna poklicanost k svetosti
dobiva za zakonce specifično
določenost »iz prejetega zakramenta
in se udejanja v posebnem okviru
zakonskega in družinskega



življenja.«[7] »Zakonci so poklicani, da
posvečujejo svoj zakon ter da se
posvečujejo v tej zvezi. Zato bi storili
hudo napako, če bi gradili svoje
duhovno ravnanje za hrbtom in
daleč od svojega doma. Družinsko
življenje, zakonsko razmerje, skrb in
vzgoja otrok, trud za napredek,
utrjevanje in izboljšanje
ekonomskega stanja družine, stik z
drugimi osebami iz bližnje skupnosti
— vse to so človeške in običajne
situacije, ki jih morajo krščanski
zakonci spremeniti v nadnaravne.«[8]

2. Obred zakona

Zakonska zveza izhaja iz osebne in
nepreklicne privolitve zakoncev
(prim. Katekizem, 1626). »Zakonska
privolitev je dejanje volje, s katerim
se mož in žena v nepreklicni zvezi
drug drugemu izročita in sprejmeta
za ustanovitev zakona« (ZCP, 1057
§2).



»Cerkev normalno zahteva za svoje
vernike cerkveno obliko sklenitve
zakona« (Katekizem, 1631). Zaradi
tega »so veljavni le tisti zakoni, ki se
sklenejo pred krajevnim ordinarijem
ali župnikom ali pa pred
duhovnikom ali diakonom, ki ju je
eden od njiju pooblastil, in pred
dvema pričama, vendar v skladu s
pravili«, ki jih določa Zakonik
cerkvenega prava (ZCP, 1108 §1).

V ozadju te določbe je več razlogov:
zakrament zakona je liturgično
dejanje, predstavlja vključitev v
cerkveni red ter ustvarja pravice in
dolžnosti v Cerkvi, med zakoncema
in glede otrok. Ker je zakon
življenjski stan v Cerkvi, je glede tega
potrebna gotovost (zato je obvezna
navzočnost prič); javni značaj
privolitve pa varuje tisti “da”, ko je
bil enkrat izrečen, in pomaga k
zvestobi do te obljube (prim. 
Katekizem, 1631).



3. Bistvene značilnosti zakona

»Bistveni lastnosti zakona sta enost
in nerazvezljivost, ki v krščanskem
zakonu zaradi zakramenta dobita
posebno trdnost« (ZCP, 1056). Mož in
žena »v zakonski zvezi nista več dva
ampak eno telo (Mt 19,6) (…). Takšno
tesno zedinjenje, obstoječe v
medsebojni podaritvi dveh oseb, pa
tudi blagor otrok — oboje zahteva
popolno zvestobo zakoncev in terja
njuno nerazvezno enoto.«[9]

»Tudi z dolžnim priznavanjem
enakega osebnostnega dostojanstva
tako ženi kakor možu v njuni
medsebojni in polni ljubezni se v
jasni luči razodeva od Gospoda
potrjena enovitost zakona. 
Mnogoženstvo nasprotuje temu
enakemu dostojanstvu in zakonski
ljubezni, ki je ena sama in
izključujoča« (Katekizem, 1645).

»V svojem oznanjevanju je Jezus brez
dvoumja učil glede prvotnega smisla



zveze moža in žene, kakršno je hotel
Stvarnik od začetka: od Mojzesa
dano dovoljenje, da mož odslovi
svojo ženo, je bilo popuščanje
nasproti trdoti srca (prim. Mt 19,8);
zakonska enota moža in žene je
nerazvezljiva; Bog sam jo je sklenil:
“Kar je Bog združil, tega naj človek
ne ločuje” (Mt 19,6)« (Katekizem,
1614). V moči zakramenta, s katerim
krščanska zakonca izražata in sta
deležna skrivnosti edinosti ter
rodovitne ljubezni med Kristusom in
Cerkvijo (Ef 5,32), pridobi
nerazvezljivost nov in globlji pomen,
ki okrepi izvorno trdnost zakonske
vezi, tako da »trdnega [to pomeni
sklenjenega med dvema krščenima]
in izvršenega zakona ne more
razvezati nobena človeška oblast in
noben razlog; razveže ga le
smrt« (ZCP, 1141).

»Ločitev zakona je velik greh zoper
naravno nravno postavo. Prelomiti
hoče pogodbo, s katero sta zakonca



svobodno privolila, da bosta drug z
drugim živela do smrti. Ločitev
zakona je žalitev zoper odrešenjsko
zavezo, ki je zakramentalna poroka
njeno znamenje« (Katekizem, 2384).
»Zgoditi se more, da je eden od
zakoncev nedolžna žrtev ločitve, ki jo
izreče civilna postava; ta zakonec v
tem primeru ne ravna zoper nravno
zapoved. Obstaja znatna razlika med
zakoncem, ki si je iskreno prizadeval,
da bi bil zvest zakramentu zakona in
se vidi po krivici zapuščenega, ter
tistim, ki z veliko krivdo s svoje
strani razbije kanonično veljaven
zakon« (Katekizem, 2386).

»Obstajajo pa položaji, ko skupno
zakonsko življenje iz zelo različnih
razlogov postane praktično
nemogoče. V takih primerih Cerkev
dovoljuje fizično ločitev zakoncev in
konec sožitja. Zakonca ne nehata biti
pred Bogom mož in žena; nista
svobodna, da bi sklenila novo zvezo.
V tem težavnem položaju bi bila



sprava — če je možna — najboljša
rešitev« (Katekizem, 1649). Če potem,
ko sta se razšla, »ostane civilna
ločitev edini možni način, kako
zagotoviti neke zakonite pravice,
skrb za otroke ali obrambo dediščine,
jo je mogoče tolerirati, ne da bi
sestavljala moralno
krivdo« (Katekizem, 2383).

Če je po ločitvi sklenjena nova zveza,
tudi če jo civilni zakon priznava, se
»ponovno poročeni zakonec tedaj
znajde v položaju javnega in trajnega
prešuštva« (Katekizem, 2384). Ločeni
in znova poročeni, čeprav so še
naprej vključeni v Cerkev, ne morejo
biti pripuščeni k prejemanju
evharistije, ker sta njihov stan in
življenjski položaj v objektivnem
nasprotju s tisto vezjo nerazvezljive
ljubezni med Kristusom in Cerkvijo,
ki jo evharistija predstavlja in
udejanja. »Spravo v zakramentu
pokore, ki odpira pot k
evharističnemu zakramentu, je



mogoče podeliti samo tistim, ki
obžalujejo prekršitev znamenja
zaveze s Kristusom in zvestobe do
njega ter so odkritosrčno pripravljeni
živeti tako, da to ne bo v protislovju z
nerazvezljivostjo zakona. To je
konkretno tedaj, kadar mož in žena
iz resnih razlogov — na primer
zaradi vzgoje otrok — ne moreta
izpolniti dolžnosti ločitve, a se
obvežeta živeti povsem vzdržno, to
je, da se vzdržita dejanj, ki so
pridržana zakoncem.«[10]

4. Odgovorno starševstvo

»Po sami svoji naravi sta ustanova
zakona in zakonska ljubezen
naravnani na roditev in vzgojo otrok
in dosežeta v njih tako rekoč svojo
krono. Otroci so zares najodličnejši
dar zakona in kar največ prispevajo
k blagru staršev samih. Bog, »ki je od
začetka človeka ustvaril kot moža in
ženo« (Mt 19,4), je človeku hotel dati
neko posebno deležnost pri svojem



stvariteljskem delovanju in je tudi
moža in ženo blagoslovil z besedami:
»Rodita in se množita« (1 Mz 1,28).
Zato pravilno pojmovana zakonska
ljubezen in celotni iz te izvirajoči
način družinskega življenja — ne da
bi podcenjevali druge namene
zakona — težita za tem, da bi bili
zakonci pripravljeni pogumno
sodelovati z ljubeznijo Stvarnika in
Odrešenika, ki hoče po njih nenehno
večati in bogatiti svojo
družino« (Katekizem, 1652).[11] Zato je
»izmed zakoncev, ki na tak način
spolnjujejo od Boga jim zaupano
nalogo, treba dati posebno priznanje
tistim, ki z modro in skupno
soglasnostjo velikodušno sprejmejo
tudi večje število otrok, da bi jih
ustrezno vzgojili.«[12]

Stereotip družine, ki jo predstavlja
sedanja prevladujoča kultura,
nasprotuje številčni družini, kar se
upravičuje z ekonomskimi,
socialnimi, higienskimi razlogi itd.



Toda »prava vzajemna ljubezen
presega skupnost moža in žene in se
razširja na njune naravne sadove: na
otroke. Po drugi strani pa sebičnost
skrči to ljubezen na preprosto
zadovoljitev nagona in uniči odnos,
ki povezuje starše in otroke. Nekdo,
ki lahko sklepa, da je prišel na svet
proti volji svojih staršev: da ni sad
čiste ljubezni, ampak neprevidnosti
ali pomote, bo težko začutil, da je
dober otrok — pravi otrok — svojih
staršev. (…) Vendar je jasno, da
izhajajo napadi na številčne družine
iz pomanjkanja vere, so sad družbe,
ki ni sposobna razumeti
velikodušnosti, ki želi zamaskirati
sebičnost in nekatere nečedne prakse
z navidezno altruističnimi nagibi.«[13]

Tudi ob velikodušni pripravljenosti
na starševstvo se lahko zgodi, da
zakonce »mnogokrat ovirajo
nekatere življenjske razmere
današnjega časa in da se kdaj
utegnejo nahajati v okoliščinah, ko



vsaj začasno ni mogoče povečati
števila otrok.«[14] »Če torej zaradi
fizičnih ali psiholoških pogojev
zakoncev ali pa zaradi zunanjih
okoliščin obstajajo resni razlogi za
razmik med rojstvi, uči Cerkev, da je
dovoljeno posluževati se naravnih
menjav, ki jih imajo rodilne
zmožnosti. Dovoljeno je torej rabiti
zakonske pravice samo v
nerodovitnih dneh ter tako
uravnavati rojstva.«[15]

Notranje grešno je vsako »dejanje, ki
bi v predvidenju zakonskega dejanja
ali v njegovem poteku ali v njegovih
naravnih posledicah hotelo služiti
kot cilj ali kot sredstvo za preprečitev
porajanja življenja.«[16]

Tudi če gre za namerno zakasnitev
novega spočetja, je moralna vrednost
zakonskega dejanja, izvršenega v
neplodnih dneh žene, drugačna od
dejanja, opravljenega s pomočjo
kontracepcijskega sredstva. »Po



svojem notranjem ustroju zakonsko
dejanje namreč istočasno globoko
zedinja zakonce in ju usposablja za
porajanje novih življenj po zakonih,
zapisanih v moško in žensko naravo.
Če se torej ohranita oba omenjena
smisla; namreč smisel združitve in
smisel roditve, obdrži tudi uporaba
zakona polni pomen medsebojne in
resnične ljubezni ter svojo
naravnavo k vzvišenemu poslanstvu
starševstva, k čemer je človek
poklican.«[17] Z uporabo kontracepcije
se izključi roditveni smisel
zakonskega dejanja; uporaba zakona
v ženinih neplodnih dneh pa
spoštuje neločljivo povezanost
združitvenega in roditvenega smisla
človeške spolnosti. V prvem primeru
je zagrešeno pozitivno dejanje, da bi
bilo onemogočeno spočetje, pri
čemer je iz zakonskega dejanja
izključena njegova lastna zmožnost v
redu porajanja; v drugem primeru pa
se zgolj opusti uporabo zakona v
ženinih plodnih obdobjih, kar sámo



po sebi ne odvzame roditvene
zmožnosti nobenemu drugemu
zakonskemu dejanju v trenutku
njegove uresničitve.[18] Zato
odgovorno starševstvo, kot ga uči
Cerkev, na noben način ne vključuje
kontracepcijske miselnosti;
nasprotno, ustreza določeni situaciji,
ki nastane zaradi trenutnih okoliščin,
ki jih človek ne išče, ampak ga
doletijo, in ki skupaj z molitvijo lahko
doprinesejo k močnejši zedinjenosti
zakoncev in vse družine.

5. Zakon in družina

»V skladu z božjim načrtom je zakon
temelj za večjo, družinsko skupnost,
saj sta zakon kot ustanova in
zakonska ljubezen naravnana na
roditev in vzgojo otrok, v čemer
najdeta svojo dovršitev.«[19]

»Ker je Stvarnik vsega postavil
zakonsko skupnost za izvor in za
temelj človeške družbe, je postala
družina temeljna in življenjska celica



družbe.«[20] Ta specifična in izključna
javna razsežnost zakona in družine
zahteva, da je branjena in
spodbujana s strani civilnih oblasti.
[21] Zakoni, ki ne priznavajo temeljnih
značilnosti zakonske zveze — npr.
glede ločitve — ali ga enačijo z
drugimi oblikami skupnosti, ki niso
zakonska zveza — izvenzakonske
skupnosti ali skupnosti oseb istega
spola —, so nepravični: resno
škodujejo temelju same družbe, ki jo
je država obvezana varovati in
podpirati.[22]

V Cerkvi je družina imenovana
domača Cerkev, ker je posebno
občestvo njenih članov poklicano k
temu, da postane »posebno
ponavzočenje in uresničevanje
cerkvenega občestva.«[23] »Starši
morajo biti svojim otrokom z besedo
in z zgledom prvi oznanjevalci vere
in gojiti morajo v vsakem njegov
lastni poklic, posebno skrbno pa sveti
poklic.«[24] »Tu se na prednosten



način uveljavlja krstno duhovništvo
družinskega očeta, matere, otrok in
vseh družinskih članov v prejemanju
zakramentov, v molitvi, v
zahvaljevanju, s pričevanjem svetega
življenja, z zatajevanjem samega
sebe in z dejavno ljubeznijo. Družina
je tako prva šola krščanskega
življenja in šola za bogatitev
človečnosti. Tu se človek nauči
vztrajnosti in veselja do dela, bratske
ljubezni in velikodušnega
odpuščanja, tudi večkratnega, in
zlasti češčenja Boga z molitvijo in
darovanjem svojega
življenja« (Katekizem, 1657).

Rafael Díaz

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve,
1601-1666, 2331-2400.

II. vatikanski koncil, Konst. Gaudium
et Spes, 47-52.



Sv. Janez Pavel II., Apost. spod. 
Familiaris consortio, 11-16.

Priporočeno branje

Sv. Jožefmarija, Pogovori z msgr.
Escrivájem, 87-112.

Sv. Jožefmarija, homilija Zakon,
krščanski poklic, v Jezus prihaja
mimo, 22-30.

[1]II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et Spes, 48.

[2]Prim. Sv. Janez Pavel II., Apost.
spod. Familiaris consortio, 22. 11.
1981, 11.

[3]Prim. II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et Spes, 49.

[4]»Kajti s krstom sta mož in žena
dokončno včlenjena v novo in večno
zavezo, v ženitovanjsko zavezo



Kristusa z njegovo Cerkvijo. Zaradi te
neuničljive včlenitve je globoka
skupnost zakonskega življenja in
ljubezni, ki jo je utemeljil Stvarnik,
dvignjena in povezana s Kristusovo
ženitovanjsko ljubeznijo ter
okrepčana in obogatena z njegovo
odrešujočo močjo« (Sv. Janez Pavel
II., Apost. spod. Familiaris consortio,
13).

[5]»Zakonca imata stanovsko milost
— milost zakramenta —, da bi živela
vse človeške in krščanske kreposti
sožitja: razumevanje, dobra volja,
potrpežljivost, odpuščanje,
rahločutnost v medsebojnem
odnosu« (Sv. Jožefmarija, Pogovori,
108).

[6]»Prava zakonska ljubezen je
povzeta v božjo ljubezen, usmerjata
ter bogatita pa jo Kristusova
odrešeniška moč ter zveličavno
delovanje Cerkve; to dvoje naj bi
zakonca učinkovito vodilo k Bogu in



jima dajalo pomoč in oporo pri
vzvišeni nalogi očeta in matere« (II.
vatikanski koncil, Konst. Gaudium et
Spes, 48).

[7]Sv. Janez Pavel II., Apost. spod. 
Familiaris consortio, 56.

[8]Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 23.

[9]II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et Spes, 48.

[10]Sv. Janez Pavel II., Apost. spod. 
Familiaris consortio, 84. Prim.
Benedikt XVI., Apost. spod. 
Sacramentum Caritatis, 22. 2. 2007,
29; Kongregacija za nauk vere, Pismo
glede prejemanja obhajila razvezanih
in ponovno poročenih vernikov, 14. 9.
1994; Katekizem, 1650.

[11]»Naloga zakoncev je posredovati
človeško življenje in vzgajati; to je
njihovo posebno poslanstvo. Pri tem
se zavedajo, da so sodelavci ljubezni



Boga Stvarnika in tako rekoč njeni
razlagalci. (…) Tako krščanski
zakonci z zaupanjem v božjo
previdnost in z gojitvijo duha žrtve
poveličujejo Stvarnika in težijo k
popolnosti v Kristusu, ko z
velikodušno človeško in krščansko
odgovornostjo podarjajo otrokom
življenje« (II. vatikanski koncil,
Konst. Gaudium et Spes, 50).

[12]Prav tam.

[13]Sv. Jožefmarija, Pogovori, 94.
»Zakonca morata graditi svoje
skupno življenje na odkriti in čisti
ljubeznivosti in v veseli zavesti, da
imata toliko otrok, za kolikor jima je
Bog dal možnost, ter da se znata, če
je treba, odpovedati osebnim
udobnostim in zaupati v božjo
previdnost. Imeti številno družino, če
je to božja volja, je zagotovilo sreče
in uspeha, čeprav zagovorniki
kakega žalostnega uživaštva zmotno



trdijo drugače« (Sv. Jožefmarija, 
Jezus prihaja mimo, 25).

[14]II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et Spes, 51.

[15]Bl. Pavel VI., Enc. Humanae vitae,
26. 7. 1968, 16.

[16]Prav tam, 14.

[17]Prav tam, 12. Zakonsko dejanje,
opravljeno z izključitvijo enega
izmed obeh smislov, je notranje
grešno: »Zakonsko dejanje, ki ga
zahteva zakonec od soproga ne glede
na njegove razmere in upravičene
želje, ni resnično dejanje ljubezni.
Nasprotuje torej pravilnim odnosom,
ki jih med zakonci upravičeno
zahteva nravni red;« ali »dejanje
medsebojne ljubezni, ki bi izključilo
možnost posredovanja življenja — to
je Stvarnik po posebnih zakonih
pridružil temu dejanju — nasprotuje
tako božjemu načrtu, po čigar
pravilih je bil zakon ustanovljen,



kakor volji Početnika življenja. Kdor
torej uporablja ta božji dar tako, da
mu odvzema, četudi delno, njegov
pomen in namen, nasprotuje tako
moški kakor ženski naravi in njunim
najbolj intimnim odnosom;
nasprotuje pa tudi božjemu načrtu in
božji volji« (prav tam, 13).

[18]Prim. Sv. Janez Pavel II., Apost.
spod. Familiaris consortio, 32; 
Katekizem, 2370. Izločitev
roditvenega smisla privede do
izključitve združitvenega smisla
zakonskega dejanja: »ni le dejansko
odklonjena odprtost življenju,
temveč je zmaličena tudi notranja
resničnost zakonske ljubezni, ki naj
bi bila podaritev celotne
osebe« (Apost. spod. Familiaris
consortio, 32).

[19]Prav tam, 14.

[20]Prav tram, 42.



[21]»Družina je naravna in temeljna
celica družbe in ima pravico do
družbenega in državnega
varstva« (OZN, Splošna deklaracija
človekovih pravic, 10. 12. 1948; 16.
člen).

[22]Prim. Papeški svet za družino, 
Zakon, družina in zunajzakonske
skupnosti, Vatikan 2000;
Kongregacija za nauk vere, Premislek
o predlogih za pravno priznanje zvez
med istospolnimi osebami, Vatikan
2003.

[23]Sv. Janez Pavel II., Apost. spod. 
Familiaris consortio, 21.

[24]II. vatikanski koncil, Konst. 
Lumen Gentium, 11.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/sl-si/article/tema-25-zakon/


sl-si/article/tema-25-zakon/ (11. Feb.
2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/tema-25-zakon/

	TEMA 25. Zakon

