
opusdei.org

TEMA 24 (2). Sveti
red

Po zakramentu svetega reda se
podeljuje deležnost pri
duhovništvu Kristusa, ki je
Glava Cerkve. Službeno
duhovništvo se bistveno
razlikuje od skupnega
duhovništva vernikov.

8. Dec. 2013

1. Kristusovo duhovništvo

Znotraj izraelskega ljudstva, ki je v 2
Mz 19,6 opisano kot »kraljestvo
duhovnikov«, je Bog Levijev rod



postavil »čez prebivališče pričevanja
in čez vse njegove priprave« (4 Mz
1,50); izmed levitov so potem
posvečevali duhovnike stare zaveze z
obredom maziljenja (prim. 2 Mz
29,1-7) in jim zaupali nalogo »ljudem
v korist glede tega, kar se nanaša na
Boga: da daruje[jo] daritve in žrtve
za grehe« (Heb 5,1). Kot del
Mojzesove postave to duhovništvo
»uvaja boljše upanje« (Heb, 7,19),
»vsebuje le senco prihodnjih dobrin«,
vendar sámo po sebi »kljub istim
žrtvam, ki jih neprestano darujejo iz
leta v leto, nikoli ne more pripeljati
do popolnosti (…) tistih, ki se
približujejo« (Heb 10,1).

Levitsko duhovništvo je na neki
način v izvoljenem ljudstvu vnaprej
upodabljalo duhovništvo Jezusa
Kristusa, ki ni bilo vezano niti na
rodovnik, niti na tempeljske daritve,
niti na postavo, temveč le na Boga
samega (prim. Heb 6,17-20 in 7,1 sl.).
Zato »ga je Bog razglasil za vélikega



duhovnika po Melkízedekovem
redu« (Heb 5,10), ki je »z eno samo
daritvijo (…) za vselej naredil
popolne tiste, ki so posvečeni« (Heb,
10,14). Učlovečena božja Beseda
dejansko kot izpolnitev mesijanskih
preroštev odreši vse ljudi s svojo
smrtjo in vstajenjem, ko svoje lastno
življenje izroči v izvrševanju svojega
duhovništva. To duhovništvo, ki ga
predstavlja Jezus sam v smislu
posvečenja in poslanstva (prim. Jn
10,14), vsebuje zatorej vesoljno
vrednost: ni drugega zveličavnega
božjega dejanja razen edinega
posredovanja Jezusa Kristusa.[1]

2. Duhovništvo pri apostolih in v
apostolskem nasledstvu

Pri zadnji večerji Jezus razodene
svojo voljo, da svoje apostole napravi
deležne svojega duhovništva,
izraženega kot posvečenje in
poslanstvo: »Kakor si mene poslal na
svet, sem tudi jaz njih poslal v svet,



in zanje se posvečujem, da bi bili tudi
oni posvečeni v resnici« (Jn 17,18-19).
Ta deležnost se udejanja v različnih
trenutkih v teku Kristusovega
delovanja, ki jih lahko štejemo kot
zaporedne korake, ki vodijo do
postavitve svetega reda: ko pokliče
apostole in jih postavi kot zbor (prim.
Mr 3,13-19), ko jih poučuje in jih
pošilja oznanjat (prim. Lk 9,1-6), ko
jim podeli oblast odpuščati grehe
(prim. Jn 20,22-23), ko jim zaupa
vesoljno poslanstvo (prim. Mt
28,18-20); vse do posebnega trenutka,
ko jim zapove, naj obhajajo
evharistijo: »To delajte v moj
spomin« (1 Kor 11,24). V apostolskem
poslanstvu »so bili na binkoštni dan
v polnosti potrjeni.«[2]

V času svojega življenja »niso (…) v
svoji službi imeli samo različne
pomočnike, ampak so, da bi se njim
zaupano poslanstvo nadaljevalo po
njihovi smrti, svojim neposrednim
sodelavcem tako rekoč po oporoki



izročili nalogo, da izpolnjujejo in
utrjujejo tisto delo, katerega so oni
sami začeli (…), in jim nato naročili,
naj po njihovi smrti prevzamejo
njihovo službo drugi preizkušeni
možje.« Tako so »škofje (…) s svojimi
pomočniki, namreč duhovniki in
diakoni, prevzeli službo v prid
skupnosti. V božjem imenu
predsedujejo čredi, katere pastirji so
kot učitelji nauka, duhovniki svetega
bogočastja in služabniki v vodstvu.«[3]

2.1 Obred posvečenja

V novi zavezi se apostolska služba
prenaša s polaganjem rok, ki ga
spremlja molitev (prim. Apd 6,6; 1 
Tim 4,14; 5,22; 2 Tim 1,6); to je praksa,
ki jo najdemo v najstarodavnejših
obredih, kakršne navajata Traditio
apostolica in Statuta Ecclesiae
Antiqua. To temeljno jedro, ki
predstavlja zakramentalno
znamenje, je bilo v teku stoletij
obogateno z nekaterimi dopolnilnimi



obredi, ki se lahko razlikujejo v
različnih liturgičnih izročilih. »Tako
začetni obredi v latinskem obredu —
predstavitev in izvolitev ordinanda,
škofov nagovor, ordinandu
postavljena vprašanja, litanije vseh
svetnikov — izpričujejo, da se je
izbira izvršila v soglasju z običajem
Cerkve, in pripravljajo slovesno
dejanje posvetitve, kateri sledi več
obredov, ki na simboličen način
izražajo in dopolnjujejo skrivnost, ki
se je izvršila: za škofa in duhovnika
maziljenje s sveto krizmo,
znamenjem posebnega maziljenja s
Svetim Duhom, ki napravlja njuno
službo rodovitno; škofu izročitev
knjige evangelijev, prstana, mitre in
škofovske palice v znamenje
njegovega apostolskega poslanstva,
ki je oznanjevanje božje besede,
njegove zvestobe do Cerkve,
Kristusove neveste, njegove naloge
pastirja Gospodove črede; izročitev
patene in keliha duhovniku,
“daritveni dar svetega ljudstva”, dar,



katerega je duhovnik poklican
prinašati Bogu; izročitev knjige
evangelijev diakonu, ki je pravkar
prejel poslanstvo oznanjati Kristusov
evangelij« (Katekizem, 1574).

2.2 Narava in učinki prejetega
zakramenta

Po zakramentu svetega reda se
podeljuje udeleženost pri
Kristusovem duhovništvu, skladno z
izročilom apostolskega nasledstva.
Službeno duhovništvo se razlikuje od
skupnega duhovništva vernikov, ki
izhaja iz krsta in birme; obe
duhovništvi »sta naravnani drugo na
drugo«, vendar pa se »med seboj
razlikujeta po bistvu in ne samo po
stopnji«.[4] Za službeno duhovništvo
je značilno in specifično to, da je
»zakramentalna upodobitev Kristusa
Glave in Pastirja«,[5] kar duhovniku
dovoljuje izvajati Kristusovo oblast v
pastirski službi oznanjevanja in
vodenja ter delovati in persona



Christi pri izvrševanju
zakramentalne službe.

Repraesentatio Christi Capitis se
vedno nahaja v nosilcu službe, čigar
duša je bila zapečatena z
zakramentalnim znamenjem, ki je
neizbrisno vtisnjen v dušo pri
posvečenju. Neizbrisno znamenje
(character) je torej glavni učinek tega
zakramenta, in zaradi svoje trajne
narave izključuje možnost, da bi bil
zakrament svetega reda ponovljen,
izbrisan ali podeljen za določen čas.
»Kdor je veljavno posvečen, more
seveda biti iz upravičenih razlogov
razrešen dolžnosti in opravil,
vezanih na posvečenje, ali se mu
prepove, da bi jih opravljal; ne more
pa nič več postati laik v strogem
smislu« (Katekizem, 1583).

Sveti red v vsaki izmed svojih stopenj
podeljuje tudi milost, ki je »milost
Svetega Duha, lastna temu
zakramentu, (…) milost upodobitve



po Kristusu duhovniku, učitelju in
pastirju, za čigar služabnika je bil
posvečeni postavljen« (Katekizem,
1585). Ta službenost je tako dar kot
zadolžitev, kajti sveti red se prejme
kot služenje Kristusu in vernikom, ki
v Cerkvi sestavljajo njegovo
skrivnostno Telo. Natančneje rečeno,
je za škofa prejeti dar »Duh vodenja,
ki si ga dal svojemu ljubljenemu Sinu
Jezusu Kristusu in ga je on prenesel
na svete apostole.«[6] V primeru
duhovnika (prezbiterja) se prosi
Boga za dar Duha, »da bi bil vreden
brez graje stopati pred tvoj oltar,
oznanjati evangelij tvojega
kraljestva, vršiti službo tvoje
resnične besede, ti darovati duhovne
žrtve in darove, prenavljati tvoje
ljudstvo v kopeli ponovnega rojstva;
da bi tako moglo hoditi naproti
našemu velikemu Bogu in Zveličarju
Jezusu Kristusu.«[7] V primeru
diakonov gre za to, da »okrepljeni z
zakramentalno milostjo v občestvu s
škofom in z zborom njegovih



duhovnikov služijo božjemu ljudstvu
v strežništvu svetega bogoslužja,
besede in ljubezni.«[8]

2.3 Stopnje svetega reda

Diakonat, prezbiterat, škofovstvo
ohranjajo med seboj notranjo
povezanost kot stopnje enega samega
zakramenta svetega reda, ki se
prejemajo zaporedoma na vključujoč
način. Po drugi strani pa se
razlikujejo glede na podeljeno
zakramentalno danost in ustrezne
funkcije v Cerkvi.

Škofovstvo je »polnost zakramenta
svetega reda, ki jo tako liturgični
običaj Cerkve kakor govorica
cerkvenih očetov imenuje “najvišje
duhovništvo”, “vrhunec svete
službe”.«[9] Škofom je zaupano
služenje skupnosti, da »v božjem
imenu predsedujejo čredi, katere
pastirji so kot učitelji nauka,
duhovniki svetega bogočastja in
služabniki v vodstvu.«[10] So



nasledniki apostolov in člani
škofovskega zbora, v katerega so
vključeni takoj ob posvečenju,
ohranjajo hierarhično občestvo s
papežem, ki je glava tega zbora, in s
preostalimi člani. Njim v prvi vrsti
pripadajo kapitalne naloge tako v
vesoljni Cerkvi, kot v krajevnih
Cerkvah, ki jih vodijo kot »Kristusovi
namestniki in odposlanci«, ter to
nalogo vršijo »z nasveti, s
spodbujanjem, z zgledi, pa tudi s
svojo avtoriteto in sveto oblastjo.«[11]

Med škofovskimi nalogami »zavzema
prvo mesto oznanjevanje evangelija.
Škofje so namreč glasniki vere in
dovajajo nove učence h Kristusu; so
tudi verodostojni učitelji, to se pravi
nosilci Kristusove avtoritete. Sebi
zaupanemu ljudstvu oznanjajo vero,
ki jo je treba sprejeti in po njej
uravnavati nravno življenje«, in
kadar »uče v občestvu z rimskim
papežem, [jih] morajo vsi imeti v
časti kot pričevalce božje in katoliške
resnice.«[12] Slednjič, kot oskrbniki



milosti najvišjega duhovništva, s
svojo oblastjo določajo zdravo in
plodovito podeljevanje zakramentov:
»Ti urejajo podeljevanje krsta, ki daje
delež pri Kristusovem kraljevem
duhovništvu. Oni so prvotni delivci
svete birme, podeljevalci svetih
redov ter urejevalci določb glede
svete pokore. Dalje svoje vernike
skrbno spodbujajo in poučujejo, naj v
bogoslužju in zlasti pri daritvi svete
maše v veri in s spoštljivostjo
izpolnjujejo svojo vlogo.«[13]

Prezbiterat je bil postavljen od Boga,
da bi njegovi služabniki »imeli zaradi
zakramenta svetega reda oblast
darovati sveto mašo in odpuščati
grehe in naj bi v Kristusovem imenu
za ljudi javno opravljali duhovniško
službo.«[14] Duhovnikom je zaupana
služba »v podrejeni stopnji (…), da bi
v duhovniškem redu kot sodelavci
škofovskega reda pravilno izvrševali
od Kristusa poverjeno apostolsko
poslanstvo.«[15] Deležni so oblasti, »s



katero Kristus sam svoje telo zida,
posvečuje in vlada«, in po prejetem
zakramentalnem redu »se tako
upodobijo po Kristusu duhovniku, da
morejo delovati v osebi Kristusa, ki je
glava Cerkve.«[16] Skupaj s svojim
škofom sestavljajo »en sam
duhovniški zbor, ki pa ima različne
naloge,«[17] in vršijo svoje poslanstvo
v neposrednem stiku z ljudmi.
Natančneje imajo duhovniki prvo
dolžnost, »da kot sodelavci škofov
vsem oznanjajo božji evangelij,
spolnjujoč Gospodovo naročilo:
“Pojdite po vsem svetu in oznanjujte
evangelij vsemu stvarstvu.”«[18] Svojo
funkcijo vršijo »predvsem v
evharističnem bogoslužju ali sinaksi;
pri njej nastopajo v Kristusovi osebi
in razglašajo njegovo skrivnost,
pridružujejo molitve vernikov daritvi
njihove Glave (prim. 1 Kor 11,26) in
edino daritev nove zaveze, namreč
daritev Kristusa, ki je sam sebe
enkrat za vselej daroval Očetu kot
brezmadežno žrtev (prim. Heb



9,11-28), v mašni daritvi do
Gospodovega prihoda.«[19] Sem spada
tudi »služba sprave in polajšanja«, ki
jo vršijo »v korist spokornim in
bolnim vernikom«. Kot pravi pastirji
»primerno svojemu deležu oblasti
izvršujejo službo Kristusa Pastirja in
Glave, zbirajo božjo družino kot
enodušno bratsko skupnost in jo po
Kristusu v Svetem Duhu vodijo k
Bogu Očetu.«[20]

Diakoni sestavljajo nižjo stopnjo
hierarhije. Nanje se polagajo roke
»ne za duhovništvo, ampak za
strežništvo«, ki ga vršijo kot 
repraesentatio Christi Servi. Diakon
more »slovesno podeljevati krst,
hraniti in deliti evharistijo,
prisostvovati v imenu Cerkve
sklepanju zakona in ga blagoslavljati,
prinašati popotnico umirajočim,
brati vernikom Sveto pismo, jih
poučevati in spodbujati, voditi
bogočastje in molitev vernikov, deliti



zakramentale, voditi pogrebni obred
in pokop.«[21]

3. Podeljevalec in prejemnik

Podeljevanje svetega reda v njegovih
treh stopnjah je pridržana izključno
škofu: v novi zavezi ga podeljujejo
samo apostoli in »ker je zakrament
svetega reda zakrament apostolske
službe, pripada škofom kot
naslednikom apostolov, da predajajo
naprej “duhovni dar” (LG 21) in
“apostolsko seme” (LG
20)« (Katekizem, 1576), ki se skozi
stoletja ohranja v sveti službi.

Za škofovsko posvečenje je v latinski
Cerkvi kot dovoljenje potrebno
izrecno naročilo s strani papeža
(prim. ZCP, 1013); v vzhodnih
Cerkvah je posvečenje pridržano
rimskemu papežu, patriarhu ali
metropolitu, pri čemer je vselej
nedopustno, če za to ne obstaja
zakonito naročilo (prim. Zakonik
kanonov vzhodnih Cerkva, 745). Za



duhovniško in diakonsko posvečenje
je določeno, da mora posvečevalec
biti kandidatov lastni škof, oz. mora
prejeti odpustnico pristojne oblasti
(prim. ZCP, 1015-1016); v primeru
posvečenja izven škofovega lastnega
območja, je potrebno dovoljenje
pristojnega krajevnega škofa (prim.
ZCP, 1017).

Da bi bilo posvečenje veljavno v
svojih treh stopnjah, mora kandidat
biti moški in biti mora krščen. Jezus
Kristus je namreč za apostole izbral
samo moške, čeprav so bile med
tistimi, ki so hodili za njim, tudi
ženske, ki so večkrat izkazale večjo
zvestobo. To Gospodovo ravnanje je
normativno za celotno življenje
Cerkve in ga ne moremo obravnavati
kot nekaj, kar bi bilo odvisno od
okoliščin, kajti že apostoli so se čutili
zavezane tej praksi, da polagajo roke
samo na moške, tudi takrat, ko se je
Cerkev razširila na področja, kjer
navzočnost žensk v tej službi ne bi



zbujala zmedenosti. Cerkveni očetje
so zvesto sledili temu predpisu
zavedajoč se dejstva, da gre za
obvezujoče izročilo, ki je bilo
ustrezno zapisano v sinodalnih
odlokih. Cerkev zaradi tega »smatra,
da nima pooblastila pripuščati žensk
k duhovniškemu posvečenju.«[22]

Za zakonito in v polnosti plodovito
posvečenje je razen tega na strani
kandidata potrebna nadnaravna
poklicanost, ki je potrjena s
povabilom pristojne oblasti (»klic s
strani hierarhije«). Po drugi strani
velja v latinski Cerkvi zakon
cerkvenega celibata za vse tri
stopnje; »sicer duhovništvo po svoji
naravi zdržnosti ne zahteva
nujno«[23], je pa »celibat iz
mnogovrstnih razlogov duhovništvu
primeren«, saj so kleriki tako deležni
načina življenja, ki ga je prevzel
Kristus za uresničitev svojega
poslanstva, »laže in z nedeljenim
srcem se ga držijo, se svobodneje po



Kristusu in z njim posvečajo službi
Bogu in ljudem.« S popolno
izročitvijo življenja svojemu
poslanstvu ordinandi »opozarjajo na
ono skrivnostno poroko, ki jo je Bog
utemeljil (…), v kateri ima Cerkev
Kristusa za svojega edinega ženina.
Vrh tega so živo znamenje tistega
prihodnjega, po veri in ljubezni že
pričujočega sveta, v katerem se
otroci vstajenja ne bodo ženili ne
možile.«[24] K celibatu niso zavezani
stalni diakoni niti diakoni in
duhovniki vzhodnih Cerkva. Kot
zadnje omenimo še to, da se za
posvečenje zahteva določena
notranja in zunanja pripravljenost,
določena starost in znanje ter
izpolnitev predhodnih pogojev za
posvečenje, odsotnost zadržkov in
iregularnosti (prim. ZCP, 1029-1042; 
Zakonik kanonov vzhodnih Cerkva,
758-762). Glede kandidatov za
škofovsko posvečenje veljajo posebni
pogoji, ki zagotavljajo njihovo
primernost (prim. ZCP, 378).



Philip Goyret

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve,
1533-1600.

Priporočeno branje

II. vatikanski koncil, Konst. Lumen
Gentium, 18-29; Odlok Presbyterorum
Ordinis, 2, 4-6, 15-17.

[1]Kongregacija za nauk vere, Izjava 
Dominus Iesus, 6. 8. 2000, 14.

[2]II. vatikanski koncil, Konst. Lumen
Gentium, 19.

[3]Prav tam, 20.

[4]Prav tam, 10.

[5]Sv. Janez Pavel II., Apost. spod. 
Pastores dabo vobis, 25. 3. 1992, 15, 4.



[6]Rimski pontifikal, Škofovsko
posvečenje, Posvetilna molitev.

[7]Bizantinski obred, Molitev za
mašniško posvečenje.

[8]II. vatikanski koncil, Konst. Lumen
Gentium, 29.

[9]Prav tam, 21.

[10]Prav tam, 20.

[11]Prav tam, 27.

[12]Prav tam, 25.

[13]Prav tam, 26.

[14]II. vatikanski koncil, Odl. 
Presbyterorum Ordinis, 2.

[15]Prav tam.

[16]Prav tam.

[17]II. vatikanski koncil, Konst. 
Lumen Gentium, 28.



[18]II. vatikanski koncil, Odl. 
Presbyterorum Ordinis, 4.

[19]II. vatikanski koncil, Konst. 
Lumen Gentium, 28.

[20]Prav tam.

[21]Prav tam, 29.

[22]Sv. Janez Pavel II., Apost. pismo 
Ordinatio Sacerdotalis, 22. 5. 94, 2.

[23]II. vatikanski koncil, Odl. 
Presbyterorum Ordinis, 16.

[24]Prav tam.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-24-2-sveti-red/ (8. Feb.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/tema-24-2-sveti-red/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-24-2-sveti-red/

	TEMA 24 (2). Sveti red

