
opusdei.org

TEMA 22. Pokora (1)

Kristus je postavil zakrament
pokore in nam dal novo
priložnost, da se spreobrnemo
in da po krstu znova pridobimo
milost opravičenja.

11. Dec. 2013

1. BOJ KRŠČENIH PROTI GREHU

1.1. Potreba po spreobrnjenju

Kljub temu, da krst izbriše vse grehe,
da nas povzdigne v božje otroke in
nas pripravi na prejem božjega daru
nebeške slave, pa smo vseeno v tem
življenju še vedno izpostavljeni



temu, da zapademo v greh; nihče ni
izključen iz tega, da se mora proti
njemu boriti, in padci so pogosti.
Jezus nas je naučil moliti očenaš:
»Odpusti nam naše dolge, kakor tudi
mi odpuščamo svojim dolžnikom,« in
to ne le kdaj pa kdaj, ampak vsak
dan, zelo pogosto. Apostol Janez tudi
pravi: »Če rečemo, da smo brez
greha, sami sebe varamo in resnice
ni v nas« (1 Jn 1,8). Kristjane iz prvih
časov v Korintu pa je sv. Pavel
spodbujal: »Zavoljo Kristusa vas
prosimo, spravite se z Bogom« (2 Kor
5,20).

Tako torej Jezusov klic k
spreobrnjenju: »Čas se je dopolnil in
božje kraljestvo se je približalo.
Spreobrnite se in verujte
evangeliju!« (Mr 1,15), ni namenjen
le tistim, ki ga še ne poznajo, temveč
vsem krščanskim vernikom, ki se
morajo ravno tako spreobrniti in
poživiti svojo vero. »To drugo



spreobrnjenje je neprenehna naloga
za vso Cerkev« (Katekizem, 1428).

1.2. Notranja pokora

Spreobrnjenje se začne v naši
notranjosti; kajti če bi bilo omejeno
le na zunanji videz, to ne bi bilo
resnično spreobrnjenje. Človek se
lahko grehu, ki je žalitev Boga, upre
edino z dejanjem, ki je resnično
dobro, z dejanjem kreposti, s katerim
se pokesa vsega, v čemer je
nasprotoval božji volji, in si aktivno
prizadeva odstraniti ta nered skupaj
z vsemi njegovimi posledicami. V
tem sestoji krepost, ki jo imenujemo
pokora.

»Notranja pokora je korenita
preusmeritev vsega življenja, vrnitev,
spreobrnjenje k Bogu z vsem svojim
srcem, prenehanje greha, mrzitev
zla, z odklanjanjem zlih dejanj, ki
smo jih storili. Hkrati vsebuje željo in
odločnost, da spremenimo življenje z
upanjem na božje usmiljenje in



zaupanjem v pomoč njegove
milosti« (Katekizem, 1431).

Pokora ni zgolj človeško dejanje,
nekakšna notranja prilagoditev kot
sad močnega samoobvladanja, ki bi
vključevala vse zmožnosti spoznanja
samega sebe in vrsto energičnih
odločitev. »Spreobrnjenje je
predvsem delo božje milosti, ki stori,
da se naša srca vrnejo k Bogu: “Obrni
nas, Gospod, k sebi, in se
spreobrnemo!" (Žal 5,21). Bog nam
daje moč, da znova
začnemo« (Katekizem, 1432).

1.3. Različne oblike pokore v
krščanskem življenju

Spreobrnjenje se rodi v srcu, vendar
ne ostane zaprto v človekovi
notranjosti, temveč obrodi sadove v
dejanjih navzven, pri čemer je
vključena celotna oseba, telo in duša.
Med njimi na prvem mestu izstopajo
dejanja, ki so del evharističnega
bogoslužja, in obred zakramenta



pokore, ki ga je Jezus Kristus postavil
zato, da bi zmagovali v boju proti
grehu.

Poleg tega ima kristjan na voljo še
mnogo drugih načinov, s katerimi
lahko udejanja svojo željo po
spreobrnjenju. »Sveto pismo in
Očetje poudarjajo zlasti tri oblike:
post, molitev in miloščino (prim. Tob
12,8; Mt 6,1-18), ki izražajo
spreobrnjenje v odnosu do samega
sebe, v odnosu do Boga in v odnosu
do drugih« (Katekizem, 1434). Te tri
oblike na tak ali drugačen način
povzemajo vsa dejanja, s katerimi
lahko popravimo nered greha.

Post vključuje ne le umerjeno
odpoved v zvezi z okusom pri hrani,
ampak tudi vse, kar predstavlja
zahtevnost do telesa in to, da mu
odrečemo določeno zadovoljstvo z
namenom, da bi se posvetili temu,
kar Bog od nas pričakuje za dobro
drugih in lastno dobro. Kot molitev



lahko razumemo vsakršno uporabo
naših duhovnih zmožnosti —
razuma, volje, spomina — za
zedinjenje z Bogom, našim Očetom, v
domačnem in zaupnem pogovoru.
Glede odnosa do drugih, miloščina ni
le dajanje denarja ali drugih
materialnih dobrin, temveč vključuje
tudi druge vrste podarjanja:
posvečati drugim čas, skrbeti za
bolne, odpuščati tistim, ki so nas
užalili, opominjati tiste, ki to
potrebujejo, da bi se popravili,
tolažiti trpeče, in še mnogo drugih
dejanj predanosti soljudem.

Cerkev nas spodbuja k dejanjem
pokore zlasti v nekaterih obdobjih, ki
nam obenem pomagajo biti bolj
solidarni do bratov v veri. »Časi in
dnevi pokore v liturgičnem letu
(postni čas, vsak petek v spomin
Gospodove smrti) so pomembni
trenutki cerkvene
spokornosti« (Katekizem, 1438).



2. ZAKRAMENT POKORE IN
SPRAVE

2.1. Kristus je postavil ta
zakrament

»Kristus je ustanovil zakrament
pokore za vse grešne ude svoje
Cerkve, predvsem za tiste, ki so po
krstu padli v veliki greh in ki so tako
izgubili krstno milost ter ranili
cerkveno občestvo. Njim zakrament
pokore daje novo možnost, da se
spreobrnejo in da znova zadobijo
milost opravičenja« (Katekizem,
1446).

V času svojega javnega delovanja je
Jezus ne le spodbujal ljudi k pokori,
temveč je tudi sprejemal grešnike in
jih spravil z Očetom.[1] »Vstali
Kristus je s podelitvijo Svetega Duha
izročil svojim apostolom svojo božjo
oblast odpuščanja grehov: “Prejmite
Svetega Duha! Komur grehe
odpustite, so jim odpuščeni; komur
jih zadržite, so jim zadržani" (Jn



20,22-23)« (Katekizem, 976). Ta oblast
se prenaša na škofe, ki so nasledniki
apostolov kot pastirji Cerkve, in na
duhovnike, ki so duhovniki nove
zaveze, sodelavci škofov po
zakramentu svetega reda. »Kristus je
hotel, da bi njegova Cerkev bila v vsej
celoti, v svoji molitvi, svojem
življenju in delovanju znamenje in
orodje odpuščanja in sprave, ki nam
jo je on pridobil za ceno svoje krvi.
Izvrševanje oblasti odvezovanja pa je
izročil apostolski službi« (Katekizem,
1442).

2.2. Imena tega zakramenta

Uporabljajo se različna imena, glede
na vidik, ki ga želimo poudariti.
»Imenuje se zakrament pokore, ker
posvečuje osebno in cerkvenostno
naravnanost spreobrnjenja, kesanja
in zadoščevanja kristjana-
grešnika« (Katekizem, 1423); 
zakrament sprave, ker podeljuje
grešniku ljubezen Boga, ki daje



spravo« (Katekizem, 1424);
»zakrament spovedi, ker je priznanje,
izpoved grehov pred duhovnikom
bistvena prvina tega
zakramenta« (prav tam); »zakrament
odpuščanja, ker Bog z zakramentalno
duhovnikovo odvezo podeljuje
spokorniku odpuščanje in mir« (prav
tam); »zakrament spreobrnjenja, ker
zakramentalno uresničuje Jezusov
klic k spreobrnjenju« (Katekizem,
1423).

2.3. Zakrament sprave z Bogom in
s Cerkvijo

»Tisti, ki pristopajo k zakramentu
pokore, prejmejo od božjega
usmiljenja odpuščanje za Bogu
prizadejane žalitve in se hkrati
spravijo s Cerkvijo, ki so jo z grehom
ranili in katera se z ljubeznijo,
zgledom in molitvami trudi za
njihovo spreobrnjenje« (Lumen
gentium, 11).



»Ker je greh žalitev Boga, ki prelomi
naše prijateljstvo z njim, je smoter
pokore ljubezen in predanost v
Gospodu. Grešnik torej po nagibu
milosti usmiljenega Boga stopi na pot
spreobrnjenja, se vrne k Očetu, ki
“nas je prvi vzljubil", h Kristusu, ki se
je izročil za nas, in k Svetemu Duhu,
ki je bil obilno izlit nad nas.«[2]

»Po skrivnostnem božjem načrtu so
ljudje med seboj povezani z
nadnaravnimi vezmi, tako da greh
enega škoduje drugim, kakor svetost
enega koristi preostalim; zaradi tega
pokora vselej prinaša spravo z
drugimi, na enak način, kot svetost
enega koristi tistim, ki jih teži lastni
greh.«[3]

2.4. Temeljna sestava zakramenta
pokore

Bistveni prvini zakramenta sprave
sta »dejanje človeka, ki se spreobrne
po delovanju Svetega Duha, in
odveza duhovnika, ki v Kristusovem



imenu podeli odpuščanje in določi
način zadoščevanja« (Kompendij,
302).

3. SPOKORNIKOVA DEJANJA

To so »dejanja človeka, ki se po
delovanju Svetega Duha spreobrne:
kesanje, priznanje in
zadoščenje« (Katekizem, 1448).

3.1. Kesanje

»Med spokornikovimi dejanji prihaja
kesanje (contritio) na prvo mesto.
Kesanje je “dušna žalost in stud nad
storjenim grehom, s sklepom v
prihodnje več ne
grešiti"« (Katekizem, 1451[4]).

»Kadar kesanje prihaja iz ljubezni do
Boga, ljubljenega nad vse, se imenuje
“popolno kesanje" (kesanje iz
ljubezni). Takšno kesanje odpušča
male grehe; doseže tudi odpuščanje
smrtnih grehov, če vsebuje trdni
sklep čimprej mogoče pristopiti k



zakramentalni spovedi« (Katekizem,
1452).

»Tudi kesanje, ki ga imenujemo
“nepopolno" (attritio), je božji dar,
pobuda Svetega Duha. Porodi se iz
razmišljanja o grdobiji greha ali iz
strahu pred večnim pogubljenjem in
drugimi kaznimi, ki grozijo grešniku
(kesanje iz strahu). Tak pretres vesti
more sprožiti notranji razvoj, ki se po
delovanju milosti dovrši z
zakramentalno odvezo. Samo po sebi
pa nepopolno kesanje ne doseže
odpuščanja velikih grehov, pač pa
grešnika pripravi, da dobi
odpuščanje v zakramentu
pokore« (Katekizem, 1453).

»Primerno je, da prejem tega
zakramenta pripravimo z
izpraševanjem vesti, storjenim v luči
božje besede. Za ta namen
najpripravnejša besedila naj
poiščemo v moralni katehezi
evangelijev in apostolskih pisem:



govor na gori, apostolski
pouk« (Katekizem, 1454).

3.2. Priznanje grehov

»Priznanje duhovniku je bistveni del
zakramenta pokore: “Spokorniki
morajo pri spovedi navesti vse
smrtne grehe, ki se jih po skrbnem
spraševanju svoje vesti zavedo, pa
naj bodo še kako skrivni ali pa
storjeni le zoper zadnji dve od
desetih božjih zapovedi (prim. 2 Mz
20,17; Mt 5,28), saj včasih ti grehi
dušo bolj ranijo in so nevarnejši od
očitno storjenih"« (Katekizem,
1456[5]).

»Individualna in celovita spoved ter
odveza je še vedno edini običajni
način za to, da se verniki spravijo z
Bogom in s Cerkvijo, razen v
primeru, da kakšna telesna ali
moralna nezmožnost opravičuje od
tega načina spovedi.«[6] Priznanje
krivde se poraja iz resničnega
spoznanja samega sebe pred Bogom,



kot sad spraševanja vesti in kesanja
zaradi lastnih grehov. To je mnogo
več kot pa le človeška izpoved:
»Spoved ni pogovor med dvema
človekoma, temveč božji dialog.«[7]

S priznanjem svojih grehov se
krščanski spokornik podvrže sodbi
Jezusa Kristusa, ki jo izvaja po
duhovniku, ta pa spokorniku naloži
pokoro in ga odveže grehov.
Spokornik se bori proti grehu z
orožjem ponižnosti in pokorščine.

3.3. Zadoščevanje

»Odveza odstrani greh, ne popravi pa
vsega raznovrstnega nereda, ki ga je
povzročil greh. Greha odvezani
grešnik, mora znova pridobiti
polnost duhovnega zdravja. Storiti
mora torej še to in ono, da popravi
svoje grehe: na primeren način mora
“zadostiti" za svoje grehe ali “opraviti
pokoro" zanje. To zadoščevanje se
imenuje tudi “pokora"« (Katekizem,
1459).



Preden podeli odvezo, spovednik
naloži pokoro, ki jo mora spokornik
sprejeti in nato opraviti. S to pokoro
zadosti za grehe, njena vrednost pa
izhaja predvsem iz zakramenta:
spokornik je bil pokoren Kristusu in
je izpolnil, kar je On določil glede
tega zakramenta, Kristus pa to
zadostitev enega izmed svojih udov
izroči Očetu.

Antonio Miralles

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve,
1422-1484.

Priporočeno branje

Ordo Paenitentiae, Praenotanda, 1-30.

Sv. Janez Pavel II., Apost. spod. 
Reconciliatio et Pænitentia, 2. 12.
1984, 28-34.

Bl. Pavel VI., Apost. konst. 
Indulgentiarum doctrina, 1. 1. 1967.



Copyright © www.si.opusdei.org

[1]»Ko je videl njihovo vero, je rekel:
“Človek, odpuščeni so ti tvoji
grehi!" (Lk 5,20); »Ne potrebujejo
zdravnika zdravi, ampak bolni. K
spreobrnjenju nisem prišel klicat
pravičnih, ampak grešnike« (Lk
5,31-32); »Njej pa je rekel: Odpuščeni
so tvoji grehi!« (Lk 7,48). [2]Ordo
Paenitentiae, Praenotanda, 5. [3]Prav
tam. [4]Citat, ki ga navaja Katekizem,
je s tridentinskega koncila (DS 1676). 
[5]Citat, ki ga navaja Katekizem, je s
tridentinskega koncila (DS 1680). 
[6]Ordo Paenitentiae, Praenotanda,
31. [7]Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 78.

https://opusdei.org/


pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-22-pokora-1/ (20. Jan.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/tema-22-pokora-1/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-22-pokora-1/

	TEMA 22. Pokora (1)

