
opusdei.org

TEMA 21. Evharistija
(3)

Zaradi vere v resnično
Kristusovo navzočnost
evharistiji izkazuje Cerkev
najsvetejšemu zakramentu
posebno češčenje (“latría”), tako
pri liturgiji svete maše kot tudi
izven evharističnega slavja.

12. Dec. 2013

1. Resnična evharistična
navzočnost

Pri obhajanju evharistije postane
navzoča Kristusova oseba —



učlovečena Beseda, ki je bila križana,
je umrla in vstala za zveličanje sveta
—, na poseben način, ki je
skrivnosten, nadnaraven, edinstven.
Temelj tega nauka najdemo v sami
postavitvi evharistije, ko Jezus
darove, ki jih izroča, poistoveti s
svojim telesom in s svojo krvjo (»To
je moje telo … to je moja kri …«), se
pravi s svojo telesnostjo, ki je
neločljivo zedinjena z Besedo in torej
z njegovo celotno osebo.

Zagotovo je Jezus Kristus na
mnogotere načine prisoten v svoji
Cerkvi: v svoji besedi, v molitvi
vernikov (prim. Mt 18,20), v ubogih,
v bolnih, v jetnikih (prim. Mt
25,31-46), v zakramentih in še zlasti v
osebi duhovnika mašnika. Toda 
predvsem je navzoč pod
evharističnima podobama (prim. 
Katekizem, 1373).

Edinstvenost Kristusove evharistične
navzočnosti je v dejstvu, da



najsvetejši zakrament resnično,
stvarno in bistveno vsebuje telo in
kri skupaj z dušo in božanskostjo
našega Gospoda Jezusa Kristusa,
resničnega Boga in popolnega
človeka, istega, ki se je rodil iz Device
Marije, umrl na križu in sedaj v
nebesih sedi na Očetovi desnici. »Ta
navzočnost se imenuje “resnična" ne
po izključitvi, kakor da bi druge
navzočnosti ne bile “resnične",
temveč po odličnosti, ker je ta
navzočnost tudi substancialna; po
njej namreč postane navzoč celi in
neokrnjeni Kristus kot Bog in
človek« (Katekizem, 1374).

Termin substancialen poskuša
nakazati obstoj osebne Kristusove
navzočnosti v evharistiji: to ni zgolj
“podoba", ki bi “ponazarjala" in
spodbujala človekov um k misli na
Kristusa, ki pa bi bil v resnici navzoč
nekje drugje, v nebesih; tudi ni
preprosto “znamenje", preko
katerega bi do nas prihajala



“odrešilna moč" — milost —, ki
izhaja iz Kristusa. Evharistija je,
ravno nasprotno, objektivna
navzočnost bistva Kristusovega
telesa in krvi, se pravi njegove
celotne človeškosti — neločljivo
združene z božanskostjo po
hipostatičnem zedinjenju —, čeprav
jo zakrivata “podobi" oz. videz kruha
in vina.

Zato navzočnosti resničnega
Kristusovega telesa in krvi v tem
zakramentu »ni mogoče zaznati s
čuti, ampak samo z vero, katera se
opira na božjo avtoriteto (božje
pričevanje)« (Katekizem, 1381). To je
lepo izraženo v eni izmed kitic pesmi
Adoro te devote (Molim te
ponižno):Visus, tactus, gustus, in te
fallitur / Sed auditu solo tuto creditur /
Credo quidquid dixit Dei Filius: / Nil
hoc verbo Veritatis verius (Moti se na
tebi tip, okus, oko / a kar v veri slišim,
verujem trdno / Vse je res, karkoli



Božji Sin uči / in resnice od njegove
večje ni).

2. Transsubstanciacija

Resnična, stvarna in bistvena
Kristusova navzočnost v evharistiji
predpostavlja spremenjenje, ki je
izredno, nadnaravno, edinstveno.
Temelj takšnega spremenjenja je v
samih Gospodovih besedah:
»Vzemite, jejte, to je moje telo … Pijte
iz njega vsi. To je namreč moja kri
zaveze …« (Mt 26,26-28). Te besede se
dejansko uresničijo samo, če kruh in
vino prenehata biti kruh in vino ter
se spremenita v Kristusovo telo in
kri, kajti ni mogoče, da bi kakšna
stvar bila istočasno dvoje: kruh in
Kristusovo telo, vino in Kristusova
kri.

V zvezi s tem nas Katekizem katoliške
Cerkve spominja: »Tridentinski
koncil povzema katoliško vero in
izjavlja: “Ker pa je naš Odrešenik
Kristus o tem, kar je nudil pod



podobo kruha, rekel, da je v resnici
njegovo telo, zato je v božji Cerkvi
vedno obstajalo prepričanje, katero
ta sveti cerkveni zbor znova izraža: s
posvečenjem kruha in vina se izvrši
spremenjenje vsega bistva kruha v
bistvo telesa našega Gospoda,
Kristusa, in vsega bistva vina v bistvo
njegove krvi. To spremenjenje je
katoliška Cerkev primerno in v
pravem pomenu imenovala
spremenjenje bistva
(transubstantiatio)"« (Katekizem,
1376). Vendar pa videz kruha in vina,
oz. “evharističnih podob" ostane
nespremenjen.

Kljub temu, da čuti dejansko zaznajo
videz kruha in vina, nam luč vere da
spoznati, da se pod “tančico"
evharističnih podob resnično nahaja
bistvo Gospodovega telesa in krvi.
Zaradi obstoja zakramentalne
podobe kruha lahko trdimo, da je
Kristusovo telo — vsa njegova oseba



— resnično navzoča na oltarju, v
ciboriju ali v tabernaklju.

3. Lastnosti evharistične
navzočnosti

Način Kristusove navzočnosti v
evharistiji je občudovanja vredna
skrivnost. Katoliška vera uči, da je
Jezus Kristus s svojo poveličano
telesnostjo v celoti navzoč v vsaki
izmed evharističnih podob, in se
prav tako v celoti nahaja v vsakem
izmed delov, ki nastane pri delitvi
zakramentalnih podob, tako da
lomljenje kruha Kristusa ne razdeli
(prim. Katekizem, 1377).[1] Gre za
edinstveno obliko navzočnosti, saj je
nevidna in nedotakljiva, poleg tega
pa je trajna v smislu, da po izvršeni
posvetitvi obstane toliko časa, kolikor
časa traja obstoj evharističnih podob.

4. Češčenje evharistije

Na podlagi vere v resnično
Kristusovo navzočnost v evharistiji



izkazuje Cerkev najsvetejšemu
zakramentu češčenje, ki mu pravimo 
latría (adoracija), tako med liturgijo
svete maše (zato je predpisano, da
pred posvečenima evharističnima
podobama pokleknemo ali se
globoko priklonimo), kakor tudi
izven bogoslužnega obhajanja: z
največjo skrbnostjo hranimo
posvečene hostije v tabernaklju, jih
izpostavljamo vernikom, da bi jih
slovesno častili, jih nosimo v
procesijah itd. (prim. Katekizem,
1378).

Sveto evharistijo hranimo v
tabernaklju:[2]

— zlasti zato, da bi lahko sveto
obhajilo prinesli bolnim in drugim
vernikom, ki se ne morejo udeležiti
svete maše;

— nadalje zato, da lahko Cerkev z
adoracijo časti Boga, našega
Gospoda, v najsvetejšem zakramentu
(še posebej, ko se izpostavi presveta



evharistija pri blagoslovu z
Najsvetejšim; v procesiji z
Najsvetejšim na praznik svetega
Rešnjega telesa in krvi itd.);

— ter da bi verniki vselej mogli
častiti Gospoda v presvetem
zakramentu s pogostimi obiski. Glede
tega pravi sv. Janez Pavel II.: »Cerkev
in svet imata veliko potrebo po
evharističnem češčenju. Jezus nas
čaka v tem zakramentu ljubezni. Ne
skoparimo s svojim časom in
pojdimo na srečanje z njim v
adoraciji, v kontemplaciji, ki je polna
vere in pripravljena zadoščevati za
velike krivde in zločine sveta. Naj se
naše češčenje nikdar ne neha.«[3]

Obstajata dva velika (slovesna)
liturgična praznika, ob katerih na
poseben način praznujemo to sveto
skrivnost: veliki četrtek (ko se
spominjamo postavitve evharistije in
svetega reda) in slovesnost sv.
Rešnjega telesa in krvi (ki je posebej



namenjena adoraciji in kontemplaciji
Gospoda v evharistiji).

5. Evharistija, velikonočna gostija
Cerkve

5.1. Zakaj je evharistija
velikonočna gostija?

»Evharistija je velikonočna gostija,
ker nam Kristus, ki na
zakramentalen način uresničuje
svojo velikonočno skrivnost [prehod s
tega sveta k Očetu preko trpljenja,
smrti, vstajenja in slavnega
vnebohoda[4]], podarja svoje telo in
svojo kri kot hrano in pijačo ter nas
združuje v svoji daritvi s seboj in
med seboj« (Kompendij, 287).

5.2. Obhajanje evharistije in
občestvo s Kristusom

»Maša je hkrati in neločljivo
daritveni spomin, v katerem še
naprej traja daritev na križu, in sveti
obed prejemanja Gospodovega telesa



in njegove krvi. Toda obhajanje
evharistične daritve je v celoti
naravnano na globoko zedinjenje
vernikov s Kristusom po obhajilu.
Prejeti obhajilo pomeni prejeti
Kristusa samega, ki se je daroval za
nas« (Katekizem, 1382).

Sveto obhajilo, kot nam je naročil
Kristus (»Vzemite, jejte … Pijte iz
njega vsi …« — Mt 26, 26-28; prim. Mr
14,22-24; Lk 22,14-20; 1 Kor 11,23-26),
je del temeljne strukture
evharističnega slavja. Samo, kadar
verniki prejemajo Kristusa kot hrano
večnega življenja, doseže polnost
pomena njegova spremenitev v
hrano ljudem in se izpolni daritveni
spomin, ki ga je On postavil.[5] Zato
Cerkev živo svetuje, naj gredo k
obhajilu vsi, ki se udeležijo
evharističnega slavja in so
pripravljeni, kot je predvideno za
vreden prejem presvetega
zakramenta.[6]



5.3. Potreba po svetem obhajilu

Ko nam je Jezus obljubil evharistijo,
je rekel, da ta hrana ni le koristna,
temveč je potrebna: je pogoj za
življenje za njegove učence.
»Resnično, resnično, povem vam: Če
ne jeste mesa Sina človekovega in ne
pijete njegove krvi, nimate življenja v
sebi« (Jn 6,53).

Prehranjevanje je človekova potreba.
In kakor naravna hrana ohranja
človeka pri življenju in mu daje moči,
da hodi po tem svetu, tako evharistija
na podoben način ohranja v
kristjanu življenje v Kristusu, ki ga je
prejel pri krstu, in mu daje moči, da
bi bil zvest Gospodu na zemlji, dokler
ne dospe v Očetovo hišo. Cerkveni
očetje so v kruhu in vodi, ki ju je
angel ponudil preroku Eliju, videli 
prispodobo evharistije (prim. 1 Kr
19,1-8): potem ko prejme dar,
izčrpani človek znova pridobi svojo



moč in je zmožen izpolnjevati božje
poslanstvo.

Obhajilo zato ni nekakšen element, ki
se lahko samovoljno dodaja
krščanskemu življenju; ni potreben
samo nekaterim vernikom, ki so
posebej zavezani poslanstvu Cerkve,
temveč je življenjska potreba za vse:
le kdor se hrani s Kristusovim
življenjem samim, lahko živi v
Kristusu in širi njegov evangelij.

Želja po prejemanju svetega obhajila
mora biti vedno navzoča v kristjanih,
tako kot mora stalno obstajati volja,
da bi dosegli končni cilj našega
življenja. Ta bolj ali manj izrecna 
želja po prejemu obhajila je potrebna
za doseganje zveličanja.

Poleg tega je dejanski prejem obhajila
potreben zaradi cerkvene zapovedi
za vse kristjane, ki so v stanju
razsodnosti: »Cerkev obvezuje
vernike, (…) da prejmejo evharistijo
vsaj enkrat v letu, po možnosti v



velikonočnem času, pripravljeni z
zakramentom sprave« (Katekizem,
1389). Ta cerkvena zapoved je le
minimalna zahteva, ki ni vedno
zadostna za razvoj pristnega
krščanskega življenja. Zaradi tega
Cerkev sama »vernikom živo
priporoča, da prejmejo sveto
evharistijo ob nedeljah in praznikih,
ali še bolj pogosto, celo vsak
dan« (Katekizem, 1389).

5.4. Delivec svetega obhajila

Redni delivec svetega obhajila je
škof, duhovnik in diakon.[7] Stalni
izredni delivec je mašni strežnik
(akolit).[8] Izredni delivci obhajila so
lahko tudi drugi verniki, ki jih je
krajevni škof pooblastil, da delijo
sveto obhajilo, kadar je to potrebno
iz pastoralnih razlogov in ni na
razpolago duhovnik, diakon ali
akolit.[9]

»Verniki ne smejo jemati
posvečenega kruha ali keliha, še



manj si ga podajati iz rok v roke.«[10]

V zvezi s tem predpisom je treba
upoštevati, da ima obhajilo vrednost
zakramentalnega znamenja; to
znamenje mora nakazovati, da je
evharistija božji dar človeku; zaradi
tega je v običajnih okoliščinah pri
deljenju evharistije treba razlikovati
med delivcem, ki podeljuje Dar, ki
nam ga izroča sam Kristus, in med
prejemnikom, ki ga v veri in ljubezni
hvaležno prejme.

5.5. Pogoji za prejem svetega
obhajila

Pripravljenost duše

Da bi vredno prejeli obhajilo, je
potrebno biti v stanju božje milosti.
»Kdor bo torej nevredno jedel ta
kruh in pil ta Gospodov kelih, se bo
pregrešil nad Gospodovim telesom in
krvjo. Naj torej vsak sebe presodi in
tako jé od tega kruha in pije iz keliha,
kajti kdor jé in pije, jé in pije svojo
obsodbo, če ne razpoznava telesa« (1 



Kor 11,27-29). Zato, tudi če se zdi še
tako skesan, ne sme nihče pristopiti k
sveti evharistiji, če ima na vesti
smrtni greh in ni najprej prejel
zakramenta spovedi (prim. 
Katekizem, 1385).

Da bi bilo obhajilo plodovito, je poleg
stanja milosti potrebno tudi resno
prizadevanje, da bi Gospoda prejeli s
čim večjo možno pobožnostjo:
priprava (bližnja in daljna); zbranost;
dejanja ljubezni in zadoščevanja,
češčenja, ponižnosti, zahvale itd.

Pripravljenost telesa

Notranja drža češčenja do svete
evharistije se mora odsevati tudi v
telesni pripravljenosti. Cerkev
zapoveduje post. Za vernike
latinskega obreda sestoji post v tem,
da se eno uro pred obhajilom
vzdržijo kakršnega koli uživanja
hrane in pijače (razen vode in
zdravil).[11] Poskrbeti je treba tudi za
snažnost telesa, za primeren način



oblačenja ter za kretnje in dejanja, ki
izražajo spoštovanje in ljubezen do
Gospoda, navzočega v najsvetejšem
zakramentu (prim. Katekizem, 1387).

Tradicionalni način prejemanja
svetega obhajila v latinskem obredu
— ki je sad vere, ljubezni in
večstoletne pobožnosti Cerkve — je
kleče in na usta. Razlogi, ki so
privedli do te pobožne in starodavne
navade, so še vedno popolnoma
veljavni. Obhajilo se lahko prejme
tudi stoje; v nekaterih škofijah sveta
je dovoljeno — nikdar pa
zapovedano — prejemati obhajilo na
roko.[12]

5.6. Potrebna starost in priprava
na prejem obhajila

Zapoved prejemanja obhajila
obvezuje vernike od dosežene dobe
razsodnosti naprej. Prav je, da so
otroci deležni zelo dobre priprave na
prvo sveto obhajilo in da se s tem ne
odlaša: »Pustite otroke, naj prihajajo



k meni, in ne branite jim, kajti
takšnih je božje kraljestvo« (Mr
10,14).[13]

Da bi otrok lahko prejel prvo
obhajilo, je potrebno, da glede na
svoje zmožnosti pozna glavne
skrivnosti vere in da zna razločevati
med evharističnim Kruhom in
navadim kruhom. »Zlasti starši in
njihovi namestniki ter župniki so
dolžni poskrbeti, da se bodo otroci,
ko pridejo k pameti, na potreben
način pripravili in čimprej po
predhodni zakramentalni spovedi
nahranili s to nebeško jedjo.«[14]

5.7. Učinki svetega obhajila

Kar hrana povzroči v telesu v dobro
telesnega življenja, to v duši na
mnogo bolj vzvišen način doseže
evharistija v korist duhovnega
življenja. Toda, medtem ko se hrana
spremeni v našo telesno prvino, pa
smo pri prejemu svetega obhajila mi
tisti, ki se spreminjamo v Kristusa:



»Vendar se ne bom jaz spremenil
vate kakor se jed tvojega mesa, ne, ti
se boš spremenil vame!«[15] S
pomočjo evharistije se novo življenje 
v Kristusu, ki se v verniku začne s
krstom (prim. Rim 6,3-4; Gal 3,27-28),
more utrditi in se razviti vse do
polnosti (prim. Ef 4,13), tako da lahko
kristjan izpolni ideal, ki ga je
naznanil sv. Pavel: »Ne živim več jaz,
ampak Kristus živi v meni« (Gal
2,20).[16]

Zato nas evharistija oblikuje po
Kristusu, napravlja nas deležne
Sinovega bitja in poslanstva,
poistoveti nas z njegovimi nameni in
čustvi, daje nam moč, da bi ljubili,
kakor od nas pričakuje Kristus (prim.
Jn 13,34-35), da bi vse moške in
ženske našega časa vžgali z ognjem
božje ljubezni, ki ga je On prinesel na
zemljo (prim. Lk 12,49). Vse to se
mora dejansko pokazati v našem
življenju: »Če smo bili prenovljeni s
prejemom Gospodovega telesa,



moramo to dokazati z deli. Naj bodo
naše misli polne miru, predajanja,
služenja. Naj bodo naše besede
prave, jasne, na mestu; naj znajo
potolažiti in pomagati, predvsem pa
naj znajo drugim prinašati božjo luč.
Naj bodo naša dejanja skladna,
učinkovita, zadeta v polno: naj imajo 
bonus odor Christi, dobri Kristusov
vonj, ker spominjajo na Njegov način
vedenja in življenja.«[17]

Bog po svetem obhajilu pomnožuje
milost in kreposti, odpušča male
grehe in časno kazen, varuje nas
pred smrtnimi grehi in nam naklanja
vztrajanje v dobrem: z eno besedo,
krepi vezi edinosti z Njim (prim. 
Katekizem, 1394-1395). Toda
evharistija ni bila postavljena za
odpuščanje smrtnih grehov; to je
lastno zakramentu spovedi (prim. 
Katekizem, 1395).

Evharistija je vir edinosti vseh
krščanskih vernikov v Gospodu, se



pravi edinosti Cerkve, Kristusovega
skrivnostnega telesa (prim. 
Katekizem, 1396).

Evharistija je poroštvo prihodnje
slave, se pravi vstajenja ter večnega
in srečnega življenja s troedinim
Bogom, z angeli in z vsemi svetniki:
»Kristus, ki je odšel s tega sveta k
Očetu, nam daje v evharistiji
poroštvo slave pri njem:
udeleževanje pri sveti daritvi nas
upodablja po njegovem srcu,
vzdržuje naše moči na romanju tega
življenja, nam vzbuja hrepenenje po
večnem življenju in nas že zdaj
zedinja z nebeško Cerkvijo, s
presveto Devico Marijo in vsemi
svetniki« (Katekizem, 1419).

Ángel García Ibáñez

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve,
1373-1405.



Sv. Janez Pavel II., Okr. Ecclesia de
Eucharistia, 17. 4. 2003, 15; 21-25;
34-46.

Benedikt XVI., Apost. spod. 
Sacramentum caritatis, 22. 2. 2007,
14-15; 30-32; 66-69.

Kongregacija za bogoslužje in
disciplino zakramentov, Navodilo 
Redemptionis Sacramentum, 25. 3.
2004, 80-107; 129-145; 146-160.

Priporočeno branje

Sv. Jožefmarija, Pridiga Na praznik
sv. Rešnjega telesa, v Jezus prihaja
mimo, 150-161.

J. Ratzinger, Bog nam je blizu:
evharistija: središče življenja,
Družina, Ljubljana 2005.

Copyright © www.si.opusdei.org

https://opusdei.org/


[1]Zaradi tega »omogoča tudi
obhajilo le pod podobo kruha prejeti
celotni sad milosti
evharistije« (Katekizem, 1390).

[2]Prim. Bl. Pavel VI., Okr. Mysterium
fidei, 56; Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Ecclesia de Eucharistia, 29; Benedikt
XVI., Apost. spod. Sacramentum
caritatis, 66-69; Kongregacija za
bogoslužje in disciplino
zakramentov, Navodilo Redemptionis
Sacramentum, 129-145.

[3]Sv. Janez Pavel II., Pismo 
Dominicae Cenae, 3.

[4]Beseda pasha izhaja iz hebrejščine
in izvorno pomeni prehod. V Drugi
Mojzesovi knjigi, kjer je opisana prva
hebrejska pasha (prim. 2 Mz 12,1-14
in 2 Mz 12, 21-27), je ta termin
povezan z glagolom “iti mimo", z 
mimohodom Gospoda in njegovega
angela na noč osvoboditve (ko je
izvoljeno ljudstvo obhajalo pashalno
večerjo), ter z izhodom božjega



ljudstva iz egiptovske sužnosti v
svobodo obljubljene dežele.

[5]To ne pomeni, da je evharistija
neveljavna, če vsi navzoči ne
prejmejo obhajila; ali pa da morajo
vsi prejeti obhajilo pod obema
podobama; omenjeno obhajilo je
potrebno samo za duhovnika, ki
mašuje.

[6]Prim. Rimski misal, Institutio
generalis, 80; Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Ecclesia de Eucharistia, 16;
Kongregacija za bogoslužje in
disciplino zakramentov, Navodilo 
Redemptionis Sacramentum, 81-83;
88-89.

[7]Prim. ZCP, kan. 910; Rimski misal, 
Institutio generalis, 92-94.

[8]Prim. ZCP, kan. 910 § 2; Rimski
misal, Institutio generalis, 98;
Kongregacija za bogoslužje in
disciplino zakramentov, Navodilo 
Redemptionis Sacramentum, 154-160.



[9]Prim. ZCP, kan. 910 § 2, in kan. 230
§ 3; Rimski misal, Institutio generalis,
100 in 162; Kongregacija za
bogoslužje in disciplino
zakramentov, Navodilo Redemptionis
Sacramentum, 88.

[10]Kongregacija za bogoslužje in
disciplino zakramentov, Navodilo 
Redemptionis Sacramentum, 94; prim.
Rimski misal, Institutio generalis,
160.

[11]Prim. ZCP, kan. 919 § 1.

[12]Prim. Sv. Janez Pavel II., Pismo 
Dominicae Cenae, 11; Rimski misal, 
Institutio generalis, 161; Kongregacija
za bogoslužje in disciplino
zakramentov, Navodilo Redemptionis
Sacramentum, 92.

[13]Prim. Sv. Pij. X., Odlok Quam
singulari, I: DS 3530; ZCP, kan.
913-914; Kongregacija za bogoslužje
in disciplino zakramentov, Navodilo 
Redemptionis Sacramentum, 87.



[14]ZCP, kan. 914; prim. Katekizem,
1457.

[15]Sv. Avguštin, Izpovedi, 7,10: CSEL
38/1, 157.

[16]Jasno je, da če zveličavni učinek
evharistije ni naenkrat dosežen v
svoji polnosti, »to ni tako zaradi
pomanjkanja Kristusove moči,
ampak zaradi pomanjkanja
človekove pobožnosti« (Sv. Tomaž
Akvinski, S. Th., III, q. 79, a. 5, ad 3).

[17]Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 156.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-21-evharistija-3/ (21.

Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/tema-21-evharistija-3/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-21-evharistija-3/

	TEMA 21. Evharistija (3)

