opusdei.org

TEMA 21. Evharistija
(3)

Zaradi vere v resnicno
Kristusovo navzocCnost
evharistiji izkazuje Cerkev
najsvetejSemu zakramentu
posebno CeSCenje (“latria”), tako
pri liturgiji svete mase kot tudi
izven evharistiCnega slavja.

12. Dec. 2013

1. Resnic¢na evharisticna
navzocnost

Pri obhajanju evharistije postane
navzoca Kristusova oseba —



uclovecCena Beseda, ki je bila krizana,
je umrla in vstala za zveliCanje sveta
—, na poseben nacin, ki je
skrivnosten, nadnaraven, edinstven.
Temelj tega nauka najdemo v sami
postavitvi evharistije, ko Jezus
darove, ki jih izroca, poistoveti s
svojim telesom in s svojo krvjo (»To
je moje telo ... to je moja kri ...«), se
pravi s svojo telesnostjo, ki je
nelocljivo zedinjena z Besedo in torej
Z njegovo celotno osebo.

Zagotovo je Jezus Kristus na
mnogotere nacine prisoten v svoji
Cerkvi: v svoji besedi, v molitvi
vernikov (prim. Mt 18,20), v ubogih,
v bolnih, v jetnikih (prim. Mt
25,31-46), v zakramentih in Se zlasti v
osebi duhovnika masnika. Toda
predvsem je navzocC pod
evharisticnima podobama (prim.
Katekizem, 1373).

Edinstvenost Kristusove evharisti¢ne
navzocnosti je v dejstvu, da



najsvetejsi zakrament resnicno,
stvarno in bistveno vsebuje telo in
kri skupaj z duSo in boZanskostjo
naSega Gospoda Jezusa Kristusa,
resnicnega Boga in popolnega
Cloveka, istega, ki se je rodil iz Device
Marije, umrl na krizu in sedaj v
nebesih sedi na Ocetovi desnici. »Ta
navzocnost se imenuje “resni¢na" ne
po izkljucitvi, kakor da bi druge
navzocnosti ne bile “resni¢ne”,
temvec po odli¢nosti, ker je ta
navzocnost tudi substancialna; po
njej namre¢ postane navzoc celi in
neokrnjeni Kristus kot Bog in
Clovek« (Katekizem, 1374).

Termin substancialen poskusa
nakazati obstoj osebne Kristusove
navzocnosti v evharistiji: to ni zgolj
“podoba", ki bi “ponazarjala” in
spodbujala clovekov um k misli na
Kristusa, ki pa bi bil v resnici navzoc
nekje drugje, v nebesih; tudi ni
preprosto “znamenje”, preko
katerega bi do nas prihajala



“odresSilna moc¢" — milost —, ki
izhaja iz Kristusa. Evharistija je,
ravno nasprotno, objektivna
navzocnost bistva Kristusovega
telesa in krvi, se pravi njegove
celotne ¢loveskosti — nelocljivo
zdruzene z bozanskostjo po
hipostaticnem zedinjenju —, Ceprav
jo zakrivata “podobi” oz. videz kruha
in vina.

Zato navzocnosti resnicnega
Kristusovega telesa in krvi v tem
zakramentu »ni mogocCe zaznati s
cuti, ampak samo z vero, katera se
opira na bozjo avtoriteto (bozje
pricevanje)« (Katekizem, 1381). To je
lepo izrazeno v eni izmed Kkitic pesmi
Adoro te devote (Molim te
ponizno):Visus, tactus, gustus, in te
fallitur / Sed auditu solo tuto creditur /
Credo quidquid dixit Dei Filius: / Nil
hoc verbo Veritatis verius (Moti se na
tebi tip, okus, oko / a kar v veri sliSim,
verujem trdno / Vse je res, karkoli



BoZji Sin uci/ in resnice od njegove
vecje ni).

2. Transsubstanciacija

Resnic¢na, stvarna in bistvena
Kristusova navzocCnost v evharistiji
predpostavlja spremenjenje, ki je
izredno, nadnaravno, edinstveno.
Temelj takSnega spremenjenja je v
samih Gospodovih besedah:
»Vzemite, jejte, to je moje telo ... Pijte
iz njega vsi. To je namreC moja kri
zaveze ...« (Mt 26,26-28). Te besede se
dejansko uresnicijo samo, Ce kruh in
vino prenehata biti kruh in vino ter
se spremenita v Kristusovo telo in
kri, kajti ni mogoce, da bi kaksSna
stvar bila isto¢asno dvoje: kruh in
Kristusovo telo, vino in Kristusova
kri.

V zvezi s tem nas Katekizem katoliske
Cerkve spominja: »Tridentinski
koncil povzema katoliSko vero in
izjavlja: “Ker pa je na$ OdreSenik
Kristus o tem, kar je nudil pod



podobo kruha, rekel, da je v resnici
njegovo telo, zato je v bozji Cerkvi
vedno obstajalo prepricanje, katero
ta sveti cerkveni zbor znova izraza: s
posvecenjem kruha in vina se izvrsi
spremenjenje vsega bistva kruha v
bistvo telesa naSega Gospoda,
Kristusa, in vsega bistva vina v bistvo
njegove krvi. To spremenjenje je
katoliska Cerkev primerno in v
pravem pomenu imenovala
spremenjenje bistva
(transubstantiatio)"« (Katekizem,
1376). Vendar pa videz kruha in vina,
oz. “evharisticnih podob" ostane
nespremenjen.

Kljub temu, da Cuti dejansko zaznajo
videz kruha in vina, nam lu¢ vere da
spoznati, da se pod “tancico”
evharisticnih podob resni¢no nahaja
bistvo Gospodovega telesa in krvi.
Zaradi obstoja zakramentalne
podobe kruha lahko trdimo, da je
Kristusovo telo — vsa njegova oseba



— resni¢no navzoca na oltarju, v
ciboriju ali v tabernaklju.

3. Lastnosti evharisticne
navzocnosti

Nacin Kristusove navzoc¢nosti v
evharistiji je obCudovanja vredna
skrivnost. KatoliSka vera uci, da je
Jezus Kristus s svojo povelicano
telesnostjo v celoti navzoc v vsaki
izmed evharisti¢nih podob, in se
prav tako v celoti nahaja v vsakem
izmed delov, ki nastane pri delitvi
zakramentalnih podob, tako da
lomljenje kruha Kristusa ne razdeli
(prim. Katekizem, 1377)." Gre za
edinstveno obliko navzocnosti, saj je
nevidna in nedotakljiva, poleg tega
pa je trajna v smislu, da po izvrSeni
posvetitvi obstane toliko ¢asa, kolikor
Casa traja obstoj evharisti¢nih podob.

4. Ce3éenje evharistije

Na podlagi vere v resni¢no
Kristusovo navzocnost v evharistiji



izkazuje Cerkev najsvetejSemu
zakramentu CeScenje, ki mu pravimo
latria (adoracija), tako med liturgijo
svete mase (zato je predpisano, da
pred posvecenima evharisticnima
podobama pokleknemo ali se
globoko priklonimo), kakor tudi
izven bogosluZznega obhajanja: z
najvecjo skrbnostjo hranimo
posvecene hostije v tabernaklju, jih
izpostavljamo vernikom, da bi jih
slovesno castili, jih nosimo v
procesijah itd. (prim. Katekizem,
1378).

Sveto evharistijo hranimo v
tabernaklju:"

— zlasti zato, da bi lahko sveto
obhajilo prinesli bolnim in drugim
vernikom, ki se ne morejo udeleZiti
svete mase;

— nadalje zato, da lahko Cerkev z
adoracijo Casti Boga, nasSega
Gospoda, v najsvetejSem zakramentu
(Se posebej, ko se izpostavi presveta



evharistija pri blagoslovu z
NajsvetejSim; v procesiji z
NajsvetejSim na praznik svetega
ReSnjega telesa in krvi itd.);

— ter da bi verniki vselej mogli
Castiti Gospoda v presvetem
zakramentu s pogostimi obiski. Glede
tega pravi sv. Janez Pavel II.: »Cerkev
in svet imata veliko potrebo po
evharisticnem CeSCenju. Jezus nas
Caka v tem zakramentu ljubezni. Ne
skoparimo s svojim ¢asom in
pojdimo na srecanje z njim v
adoraciji, v kontemplaciji, ki je polna
vere in pripravljena zadoScevati za
velike krivde in zloCine sveta. Naj se
nase ¢e$cenje nikdar ne neha.«"

Obstajata dva velika (slovesna)
liturgi¢na praznika, ob katerih na
poseben nacin praznujemo to sveto
skrivnost: veliki Cetrtek (ko se
spominjamo postavitve evharistije in
svetega reda) in slovesnost sv.
ReSnjega telesa in krvi (Ki je posebej



namenjena adoraciji in kontemplaciji
Gospoda v evharistiji).

5. Evharistija, velikonocna gostija
Cerkve

5.1. Zakaj je evharistija
velikonoc¢na gostija?

»Evharistija je velikonocna gostija,
ker nam Kristus, ki na
zakramentalen nacin uresnicCuje
svojo velikonoc¢no skrivnost [prehod s
tega sveta k OCetu preko trpljenja,
smrti, vstajenja in slavnega
vnebohoda'], podarja svoje telo in
svojo kri kot hrano in pijaco ter nas
zdruZzuje v svoji daritvi s seboj in
med seboj« (Kompendij, 287).

5.2. Obhajanje evharistije in
obcCestvo s Kristusom

»Masa je hkrati in nelocljivo
daritveni spomin, v katerem Se
naprej traja daritev na krizu, in sveti
obed prejemanja Gospodovega telesa



in njegove krvi. Toda obhajanje
evharisti¢ne daritve je v celoti
naravnano na globoko zedinjenje
vernikov s Kristusom po obhajilu.
Prejeti obhajilo pomeni prejeti
Kristusa samega, ki se je daroval za
nas« (Katekizem, 1382).

Sveto obhajilo, kot nam je narocil
Kristus (»Vzemite, jejte ... Pijte iz
njega vsi ...« — Mt 26, 26-28; prim. Mr
14,22-24; Lk 22,14-20; 1 Kor 11,23-26),
je del temeljne strukture
evharisti¢nega slavja. Samo, kadar
verniki prejemajo Kristusa kot hrano
velnega Zivljenja, doseZe polnost
pomena njegova spremenitev v
hrano Jjudem in se izpolni daritveni
spomin, Ki ga je On postavil.”! Zato
Cerkev zivo svetuje, naj gredo k
obhajilu vsi, ki se udeleZijo
evharistiCnega slavja in so
pripravljeni, kot je predvideno za
vreden prejem presvetega
zakramenta.'®



5.3. Potreba po svetem obhajilu

Ko nam je Jezus obljubil evharistijo,
je rekel, da ta hrana ni le koristna,
temvec je potrebna: je pogoj za
Zivljenje za njegove ucence.
»Resnicno, resni¢no, povem vam: Ce
ne jeste mesa Sina ¢lovekovega in ne
pijete njegove krvi, nimate Zivljenja v
sebi« (Jn 6,53).

Prehranjevanje je ¢lovekova potreba.
In kakor naravna hrana ohranja
Cloveka pri Zivljenju in mu daje moci,
da hodi po tem svetu, tako evharistija
na podoben nacin ohranja v
kristjanu Zivljenje v Kristusu, ki ga je
prejel pri krstu, in mu daje moci, da
bi bil zvest Gospodu na zemlji, dokler
ne dospe v OcCetovo hiSo. Cerkveni
oCetje so v kruhu in vodi, ki ju je
angel ponudil preroku Eljju, videli
prispodobo evharistije (prim. 1 Kr
19,1-8): potem ko prejme dar,
izCrpani ¢lovek znova pridobi svojo



moc in je zmoZen izpolnjevati bozje
poslanstvo.

Obhajilo zato ni nekaksen element, ki
se lahko samovoljno dodaja
kr$¢anskemu Zivljenju; ni potreben
samo nekaterim vernikom, ki so
posebej zavezani poslanstvu Cerkve,
temvec je Zivljenjska potreba za vse:
le kdor se hrani s Kristusovim
Zivljenjem samim, lahko Zivi v
Kristusu in Siri njegov evangelij.

Zelja po prejemanju svetega obhajila
mora biti vedno navzoca v kristjanih,
tako kot mora stalno obstajati volja,
da bi dosegli kon¢ni cilj nasSega
Zivljenja. Ta bolj ali manj izrecna
Zelja po prejemu obhajila je potrebna
za doseganje zvelicanja.

Poleg tega je dejanski prejem obhajila
potreben zaradi cerkvene zapovedi
za vse kristjane, ki so v stanju
razsodnosti: »Cerkev obvezuje
vernike, (...) da prejmejo evharistijo
vsaj enkrat v letu, po moznosti v



velikonoCnem cCasu, pripravljeni z
zakramentom sprave« (Katekizem,
1389). Ta cerkvena zapoved je le
minimalna zahteva, ki ni vedno
zadostna za razvoj pristnega
krsSc¢anskega Zivljenja. Zaradi tega
Cerkev sama »vernikom zivo
priporoca, da prejmejo sveto
evharistijo ob nedeljah in praznikih,
ali Se bolj pogosto, celo vsak

dan« (Katekizem, 1389).

5.4. Delivec svetega obhajila

Redni delivec svetega obhajila je
§kof, duhovnik in diakon."” Stalni
izredni delivec je masni streznik
(akolit).™ Izredni delivci obhajila so
lahko tudi drugi verniki, ki jih je
krajevni Skof pooblastil, da delijo
sveto obhajilo, kadar je to potrebno
iz pastoralnih razlogov in ni na
razpolago duhovnik, diakon ali
akolit."

»Verniki ne smejo jemati
posvecCenega kruha ali keliha, Se



manj si ga podajati iz rok v roke.«"”

V zvezi s tem predpisom je treba
uposStevati, da ima obhajilo vrednost
zakramentalnega znamenja; to
znamenje mora nakazovati, da je
evharistija bozji dar Cloveku; zaradi
tega je v obiCajnih okoliS¢inah pri
deljenju evharistije treba razlikovati
med delivcem, ki podeljuje Dar, ki
nam ga izroca sam Kristus, in med
prejemnikom, ki ga v veri in ljubezni
hvaleZno prejme.

5.5. Pogoji za prejem svetega
obhajila

Pripravljenost duse

Da bi vredno prejeli obhajilo, je
potrebno biti v stanju boZje milosti.
»Kdor bo torej nevredno jedel ta
kruh in pil ta Gospodov kelih, se bo
pregresil nad Gospodovim telesom in
krvjo. Naj torej vsak sebe presodi in
tako jé od tega kruha in pije iz keliha,
kajti kdor jé in pije, jé in pije svojo
obsodbo, Ce ne razpoznava telesa« (1



Kor 11,27-29). Zato, tudi Ce se zdi Se
tako skesan, ne sme nihce pristopiti k
sveti evharistiji, Ce ima na vesti
smrtni greh in ni najprej prejel
zakramenta spovedi (prim.
Katekizem, 1385).

Da bi bilo obhajilo plodovito, je poleg
stanja milosti potrebno tudi resno
prizadevanje, da bi Gospoda prejeli s
¢im vecjo moZzno poboznostjo:
priprava (bliznja in daljna); zbranost;
dejanja ljubezni in zadoS¢evanja,
CeSCenja, poniZnosti, zahvale itd.

Pripravljenost telesa

Notranja drZa CeSCenja do svete
evharistije se mora odsevati tudi v
telesni pripravljenosti. Cerkev
zapoveduje post. Za vernike
latinskega obreda sestoji post v tem,
da se eno uro pred obhajilom
vzdrzijo kakrsnega koli uzivanja
hrane in pijace (razen vode in
zdravil)."" Poskrbeti je treba tudi za
snaznost telesa, za primeren nacin



oblaCenja ter za kretnje in dejanja, ki
izraZzajo spoStovanje in ljubezen do
Gospoda, navzocCega v najsvetejSem
zakramentu (prim. Katekizem, 1387).

Tradicionalni nacin prejemanja
svetega obhajila v latinskem obredu
— ki je sad vere, ljubezni in
vecstoletne poboZnosti Cerkve — je
kleCe in na usta. Razlogi, ki so
privedli do te poboZne in starodavne
navade, so Se vedno popolnoma
veljavni. Obhajilo se lahko prejme
tudi stoje; v nekaterih Skofijah sveta
je dovoljeno — nikdar pa
zapovedano — prejemati obhajilo na
roko."

5.6. Potrebna starost in priprava
na prejem obhajila

Zapoved prejemanja obhajila
obvezuje vernike od doseZene dobe
razsodnosti naprej. Prav je, da so
otroci delezni zelo dobre priprave na
prvo sveto obhajilo in da se s tem ne
odlasa: »Pustite otroke, naj prihajajo



k meni, in ne branite jim, kajti
takSnih je bozje kraljestvo« (Mr
10,14)."

Da bi otrok lahko prejel prvo
obhajilo, je potrebno, da glede na
svoje zmoznosti pozna glavne
skrivnosti vere in da zna razlocCevati
med evharisticnim Kruhom in
navadim kruhom. »Zlasti starsi in
njihovi namestniki ter Zupniki so
dolzni poskrbeti, da se bodo otroci,
ko pridejo k pameti, na potreben
nacin pripravili in ¢imprej po
predhodni zakramentalni spovedi
nahranili s to nebesko jedjo.«*

5.7. U¢inki svetega obhajila

Kar hrana povzroci v telesu v dobro
telesnega Zivljenja, to v dusi na
mnogo bolj vzviSen nacin doseZe
evharistija v korist duhovnega
zivljenja. Toda, medtem ko se hrana
spremeni v naso telesno prvino, pa
smo pri prejemu svetega obhajila mi
tisti, ki se spreminjamo v Kristusa:



»Vendar se ne bom jaz spremenil
vate kakor se jed tvojega mesa, ne, ti
se bos spremenil vame!«™' S
pomocjo evharistije se novo Zivljenje
v Kristusu, ki se v verniku zacne s
krstom (prim. Rim 6,3-4; Gal 3,27-28),
more utrditi in se razviti vse do
polnosti (prim. Ef 4,13), tako da lahko
kristjan izpolni ideal, ki ga je
naznanil sv. Pavel: »Ne Zivim vec jaz,
ampak Kristus Zivi v meni« (Gal
2’20).[16]

Zato nas evharistija oblikuje po
Kristusu, napravlja nas delezne
Sinovega bitja in poslanstva,
poistoveti nas z njegovimi nameni in
Custvi, daje nam moc, da bi ljubilj,
kakor od nas pric¢akuje Kristus (prim.
Jn 13,34-35), da bi vse moske in
Zenske nasSega Casa vzgali z ognjem
bozje ljubezni, ki ga je On prinesel na
zemljo (prim. Lk 12,49). Vse to se
mora dejansko pokazati v naSem
zivljenju: »Ce smo bili prenovljeni s
prejemom Gospodovega telesa,



moramo to dokazati z deli. Naj bodo
naSe misli polne miru, predajanja,
sluzenja. Naj bodo naSe besede
prave, jasne, na mestu; naj znajo
potolaZiti in pomagati, predvsem pa
naj znajo drugim prinasati bozjo luc.
Naj bodo nasa dejanja skladna,
ucinkovita, zadeta v polno: naj imajo
bonus odor Christi, dobri Kristusov
vonj, ker spominjajo na Njegov nacin
vedenja in Zivljenja.«"”

Bog po svetem obhajilu pomnoZuje
milost in kreposti, odpusca male
grehe in Casno kazen, varuje nas
pred smrtnimi grehi in nam naklanja
vztrajanje v dobrem: z eno besedo,
krepi vezi edinosti z Njim (prim.
Katekizem, 1394-1395). Toda
evharistija ni bila postavljena za
odpuscanje smrtnih grehov; to je
lastno zakramentu spovedi (prim.
Katekizem, 1395).

Evharistija je vir edinosti vseh
krs¢anskih vernikov v Gospodu, se



pravi edinosti Cerkve, Kristusovega
skrivnostnega telesa (prim.
Katekizem, 1396).

Evharistija je poroStvo prihodnje
slave, se pravi vstajenja ter veCnega
in srec¢nega Zivljenja s troedinim
Bogom, z angeli in z vsemi svetniki:
»Kristus, ki je odSel s tega sveta k
Ocetu, nam daje v evharistiji
porostvo slave pri njem:
udeleZevanje pri sveti daritvi nas
upodablja po njegovem srcu,
vzdrZuje naSe moci na romanju tega
Zivljenja, nam vzbuja hrepenenje po
vecnem zivljenju in nas Ze zdaj
zedinja z nebesko Cerkvijo, s
presveto Devico Marijo in vsemi
svetniki« (Katekizem, 1419).

Angel Garcia Ibafiez
Osnovna literatura

Katekizem katoliske Cerkve,
1373-1405.



Sv. Janez Pavel II., Okr. Ecclesia de
Eucharistia, 17. 4. 2003, 15; 21-25;
34-46.

Benedikt XVI., Apost. spod.
Sacramentum caritatis, 22. 2. 2007,
14-15; 30-32; 66-69.

Kongregacija za bogosluzje in
disciplino zakramentov, Navodilo
Redemptionis Sacramentum, 25. 3.
2004, 80-107; 129-145; 146-160.

Priporoceno branje

Sv. JoZefmarija, Pridiga Na praznik
Sv. ReSnjega telesa, v Jezus prihaja
mimo, 150-161.

]J. Ratzinger, Bog nam je blizu:

vvvvv

DruZina, Ljubljana 2005.

Copyright © www.si.opusdei.org



https://opusdei.org/

[1]Zaradi tega »omogoca tudi
obhajilo le pod podobo kruha prejeti
celotni sad milosti

evharistije« (Katekizem, 1390).

[2]Prim. Bl. Pavel VI., Okr. Mysterium
fidei, 56; Sv. Janez Pavel II., Okr.
Ecclesia de Eucharistia, 29; Benedikt
XVIL., Apost. spod. Sacramentum
caritatis, 66-69; Kongregacija za
bogosluZje in disciplino
zakramentov, Navodilo Redemptionis
Sacramentum, 129-145.

[3]Sv. Janez Pavel II., Pismo
Dominicae Cenae, 3.

[4]Beseda pasha izhaja iz hebrejScine
in izvorno pomeni prehod. V Drugi
Mojzesovi knjigi, kjer je opisana prva
hebrejska pasha (prim. 2 Mz 12,1-14
in 2 Mz 12, 21-27), je ta termin
povezan z glagolom “iti mimo", z
mimohodom Gospoda in njegovega
angela na noc¢ osvoboditve (ko je
izvoljeno ljudstvo obhajalo pashalno
vecerjo), ter z izhodom boZjega



ljudstva iz egiptovske suznosti v
svobodo obljubljene dezele.

[5]To ne pomeni, da je evharistija
neveljavna, Ce vsi navzoci ne
prejmejo obhajila; ali pa da morajo
vsi prejeti obhajilo pod obema
podobama; omenjeno obhajilo je
potrebno samo za duhovnika, ki
masuje.

[6]Prim. Rimski misal, Institutio
generalis, 80; Sv. Janez Pavel II., Okr.
Ecclesia de Eucharistia, 16;
Kongregacija za bogosluzje in
disciplino zakramentov, Navodilo
Redemptionis Sacramentum, 81-83;
88-89.

[7]Prim. ZCP, kan. 910; Rimski misal,
Institutio generalis, 92-94.

[8]Prim. ZCP, kan. 910 § 2; Rimski
misal, Institutio generalis, 98;
Kongregacija za bogosluzje in
disciplino zakramentov, Navodilo
Redemptionis Sacramentum, 154-160.



[9]Prim. ZCP, kan. 910 § 2, in kan. 230
§ 3; Rimski misal, Institutio generalis,
100 in 162; Kongregacija za
bogosluZje in disciplino
zakramentov, Navodilo Redemptionis
Sacramentum, 88.

[10]Kongregacija za bogosluZje in
disciplino zakramentov, Navodilo
Redemptionis Sacramentum, 94; prim.
Rimski misal, Institutio generalis,
160.

[11]Prim. ZCP, kan. 919 § 1.

[12]Prim. Sv. Janez Pavel II., Pismo
Dominicae Cenae, 11; Rimski misal,
Institutio generalis, 161; Kongregacija
za bogosluzje in disciplino
zakramentov, Navodilo Redemptionis
Sacramentum, 92.

[13]Prim. Sv. Pijj. X., Odlok Quam
singulari, I: DS 3530; ZCP, kan.
913-914; Kongregacija za bogosluzje
in disciplino zakramentov, Navodilo
Redemptionis Sacramentum, 87.



[14]ZCP, kan. 914; prim. Katekizem,
1457.

[15]Sv. Avgustin, Izpovedi, 7,10: CSEL
38/1, 157.

[16]]Jasno je, da Ce zvelicavni ucinek
evharistije ni naenkrat dosezen v
svoji polnosti, »to ni tako zaradi
pomanjkanja Kristusove moci,
ampak zaradi pomanjkanja
Clovekove poboZnosti« (Sv. Tomaz
Akvinski, S. Th., I1I, q. 79, a. 5, ad 3).

[17]Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, 156.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-21-evharistija-3/ (21.
Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/tema-21-evharistija-3/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-21-evharistija-3/

	TEMA 21. Evharistija (3)

