
opusdei.org

TEMA 20. Evharistija
(2)

Sveta maša je daritev v njej
lastnem in edinstvenem smislu,
ker v sedanjem trenutku
cerkvene liturgije ponavzočuje
(t.j. povzroči, da postane
navzoča) edina daritev našega
odrešenja, ker je njen spomin in
ker naklanja njen sad.

13. Dec. 2013

1. DARITVENA RAZSEŽNOST SVETE
MAŠE



1.1. V kakšnem smislu je sveta
maša daritev?

Sveta maša je daritev v njej lastnem
in posebnem smislu, je “nova" glede
na daritve naravnih religij in
daritvenih obredov stare zaveze: je 
daritev, ker sveta maša v sedanjem
trenutku cerkvene liturgije
ponavzočuje (t.j. povzroči, da
postane navzoča) edina daritev
našega odrešenja, ker je njen spomin
(memoriale) in ker naklanja njen sad
(prim. Katekizem, 1362-1367).

Vsakokrat ko Cerkev obhaja
evharistijo, je poklicana, da sprejme
dar, ki ji ga Kristus ponuja, torej da
postane deležna pri daritvi svojega
Gospoda, tako da se skupaj z Njim
izroči Očetu za zveličanje sveta. Zato
lahko rečemo, da je sveta maša
daritev Kristusa in Cerkve.

Oglejmo si podrobneje ta dva vidika
evharistične skrivnosti.



1.2. Evharistija, zakramentalna
navzočnost Kristusove
odrešenjske daritve

Kot smo pravkar povedali, je sveta
maša prava in resnična daritev
zaradi svoje neposredne povezave —
zakramentalne istovetnosti — z
edino, popolno in dokončno daritvijo
na križu.[1] To vez je vzpostavil Jezus
Kristus pri zadnji večerji, ko je
apostolom pod podobama kruha in
vina izročil svoje darovano telo in
svojo kri, prelito v odpuščanje grehov,
ter na ta način vnaprej z obredom
izvršil to, kar se je zgodovinsko
gledano zgodilo malo kasneje na
Golgoti. Od takrat Cerkev z močjo in
pod vodstvom Svetega Duha
nenehno izpolnjuje zapoved
obnavljanja, ki jo je Jezus dal svojim
učencem: »To delajte v moj
spomin« (Lk 22,19; 1 Kor 11,24-25).
Na ta način “oznanja" (z besedo in z
zakramentom ponavzočuje)
“Gospodovo smrt" (se pravi njegovo



daritev: prim. Ef 5,2; Heb 9,26),
“dokler On ne pride" (torej tudi
njegovo vstajenje in vnebohod)
(prim. 1 Kor 11,26).

To oznanilo, to zakramentalno
razglašanje Gospodove velikonočne
skrivnosti, ima posebno učinkovitost,
kajti Kristusova zveličavna daritev se
ne ponavzočuje samo in signo ali in
figura (ne samo kot podoba), temveč
postane resnično navzoča: prisotna
postane njegova oseba in zveličavni
dogodek, katerega spomin se obuja. 
Katekizem katoliške Cerkve se takole
izraža: »Evharistija je spomin
(memoriale) na Kristusovo veliko noč
(pasho), ponavzočenje (aktualizacija)
in zakramentalno darovanje njegove
enkratne daritve v bogoslužju
Cerkve, ki je njegovo
telo« (Katekizem, 1362).

Ko Cerkev obhaja evharistijo postane
torej po posvetitvi kruha in vina v
Kristusovo telo in kri navzoča ista



žrtev kot na Golgoti, ki je sedaj
poveličana; isti Duhovnik, Jezus
Kristus; isto dejanje žrtvene izročitve
(izvirne izročitve na križu), ki je
neločljivo povezano s Kristusovo
zakramentalno navzočnostjo;
izročitve, ki je vedno dejanska v
vstalem in poveličanem Kristusu.[2]

Spremeni se samo zunanji izraz te
izročitve: na Kalvariji se to zgodi s
trpljenjem in smrtjo na križu; pri
maši pa preko spomina-zakramenta,
preko dvojne posvetitve kruha in
vina v okviru evharistične molitve
(kar je zakramentalna podoba
žrtvovanja na križu).[3]

Skratka, zadnja večerja, daritev na
Kalvariji in evharistija so tesno
povezane: zadnja večerja je bila
zakramentalna anticipacija daritve
na križu; evharistija, ki jo je takrat
postavil Jezus Kristus, ovekoveči
(ponavzočuje) skozi čas Gospodovo
enkratno zveličavno daritev, kjer se
zakramentalno obhaja, da bi vsi



ljudje vseh časov mogli stopiti v stik s
Kristusom in sprejeti odrešenje, ki ga
On ponuja vsemu človeštvu.[4]

1.3. Evharistija, daritev Kristusa
in Cerkve

Sveta maša je daritev Kristusa in
Cerkve, ker je slednja vsakič, ko se
obhaja evharistična skrivnost,
udeležena pri Gospodovi daritvi ter
vstopa v občestvo z Njim — po svoji
daritveni izročitvi Očetu — in z
dobrinami odrešenja, ki nam jih je
On pridobil. Vsa Cerkev daruje in je
darovana Očetu v Kristusu po
Svetem Duhu. Tako pravi živo
izročilo Cerkve v liturgičnih besedilih
in v učenju cerkvenih očetov ter
učiteljstva.[5] Temelj tega nauka je v
edinosti in sodelovanju med
Kristusom in udi njegovega telesa,
kot jasno uči drugi vatikanski koncil:
»Resnično si Kristus pri tako velikem
delu, s katerim se daje Bogu popolna
čast in se ljudje posvečujejo, vedno



pridružuje Cerkev, svojo preljubljeno
nevesto.«[6]

Cerkev daruje skupaj s Kristusom

Deležnost Cerkve — hierarhično
strukturiranega božjega ljudstva —
pri darovanju evharistične daritve je
upravičena z Jezusovo zapovedjo:
»To delajte v moj spomin,« in se
odseva v liturgičnem obrazcu
»memores ... offerimus … [tibi Pater] 
… gratias agentes … hoc sacrificium«,
ki se je pogosto uporabljal v
evharističnih molitvah zgodnje
Cerkve[7] in je prav tako prisoten v
sedanjih evharističnih molitvah.[8]

Kot je izpričano v besedilih
evharističnega bogoslužja, verniki
niso zgolj gledalci nekega
bogočastnega dejanja, ki ga izvaja
duhovnik mašnik; vsi verniki morejo
in morajo sodelovati pri evharistični
daritvi, ker so bili po krstu včlenjeni
v Kristusa in so »izvoljeni rod,
kraljevsko duhovništvo, svet narod,



ljudstvo za božjo last« (1 Pet 2,9);
torej pripadajo novemu božjemu
ljudstvu v Kristusu, ki ga On sam še
naprej zbira okrog sebe, da bi na
vseh krajih njegovemu imenu
darovalo čisto daritev (prim. Mal
1,10-11). Darujejo mu ne le duhovno
češčenje z izročanjem svojih dejanj
in vsega svojega življenja, temveč
tudi čisto, sveto in brezmadežno
Žrtev — v Kristusu in s Kristusom.
Vse to je zaobseženo v izvrševanju
skupnega duhovništva vernikov pri
evharistiji.

Daritev Cerkve in Kristusova daritev
ne potekata druga ob drugi, ampak
sta istovetni. Verniki ne darujejo
druge daritve od Kristusove, kajti ko
se zedinijo z Njim, se darovanje
Cerkve včleni v njegovo, tako da
daritev Cerkve postane Kristusova
daritev. In On, Jezus Kristus, je tisti,
ki daruje duhovno daritev vernikov,
ki je včlenjena v njegovo. Odnosa
med tema dvema vidikoma ne



moremo označiti kot jukstapozicijo,
temveč kot navzočnost enega v
drugem.

Cerkev se daruje s Kristusom

Cerkev v edinosti s Kristusom ne le
daruje evharistično daritev, temveč
je darovana v Njem, kajti kot Telo in
Nevesta je neločljivo zedinjena s
svojo Glavo in s svojim Ženinom.

Nauk cerkvenih očetov glede tega je
zelo jasen. Pri sv. Ciprijanu je 
darovana Cerkev (nevidna daritev
vernikov) ponazorjena z liturgičnim
darovanjem kruha in vina,
pomešanega z nekaj kapljicami vode,
kot prvina oltarne daritve.[9] Sveti
Avguštin pravi, da se pri oltarni
daritvi vsa Cerkev daruje skupaj s
svojim Gospodom in da je to
razvidno v samem obhajanju
zakramenta: »Ta v polnosti odrešena
država, se pravi zbor in družba
svetih, se daruje Bogu kot vesoljna
daritev po vélikem Duhovniku, ki se



je pod podobo hlapca daroval za nas
pri svojem trpljenju, da bi iz nas
napravil telo, ki pripada tej Glavi …
Takšna je daritev kristjanov: “Čeprav
nas je več, [smo] eno telo v
Kristusu" (Rim 12,5). Cerkev to
skrivnost obhaja v oltarnem
zakramentu, ki ga verniki dobro
poznajo in v katerem se pokaže, da v
tem, kar ona daruje, izroča sámo
sebe.«[10] Za sv. Gregorja Velikega je
evharistično slavje spodbuda, da bi
posnemali Gospodov zgled in izročali
svoje življenje Očetu, kakor je storil
Jezus; na ta način bo k nam prišlo
odrešenje, ki izhaja iz Gospodovega
križa: »Kadar obhajamo to
evharistično daritev, se moramo
izročiti Bogu s skesanim srcem, kajti
tisti, ki obhajamo skrivnost
Gospodovega trpljenja, moramo
posnemati to, kar delamo. In potem
bo na naše mesto pred Bogom stopila
žrtev, če postanemo žrtve mi
sami.«[11]



Tudi evharistična liturgija sama
znova in znova izraža sodelovanje
Cerkve pri Kristusovi daritvi po
delovanju Svetega Duha: »Ozri se na
daritev svoje Cerkve in glej v njej
Jagnje, ki ti je bilo darovano v
spravo. Napolni nas s Svetim Duhom,
da bomo eno telo in en duh v
Kristusu, ko se hranimo z njegovim
telesom in njegovo krvjo. On naj nas
spopolni za večno daritev tebi …«[12]

Na podoben način prosimo v četrti
evharistični molitvi: »Ozri se na
darovano Jagnje, ki si ga svoji Cerkvi
sam pripravil. Vse, ki bodo deležni
istega kruha in keliha, naj Sveti Duh
združi v eno telo, da postanejo živa
daritev v Kristusu, v hvalo tvojemu
veličastvu.«

Sodelovanje vernikov je predvsem v
tem, da se notranje zedinijo s
Kristusovo daritvijo, ki po službi
duhovnika postane navzoča na
oltarju. Nikakor ne moremo reči, da
verniki “somašujejo" z duhovnikom,



[13] kajti samo on vrši službo in
persona Christi Capitis. Pač pa so
udeleženi v obhajanju daritve po
skupnem duhovništvu, ki so ga
prejeli pri krstu. To notranje
sodelovanje se mora odražati v
sodelovanju navzven: pri obhajilu (h
kateremu pristopajo v stanju milosti),
v odgovorih in v molitvah, ki jih
verniki molijo skupaj z duhovnikom;
v drži telesa; včasih pa tudi z
opravljanjem nekaterih delov
obredja, kot je branje berila in
prošenj za vse potrebe.

Kar zadeva sedanje učiteljstvo, je
tukaj dovolj, da navedemo te besede
iz Katekizma katoliške Cerkve:
»Evharistija je tudi daritev Cerkve.
Cerkev, ki je Kristusovo telo, je
udeležena pri darovanju svoje glave.
Skupaj s Kristusom — Glavo je
darovana v vsej celoti tudi ona sama.
Zedinja se z njegovo priprošnjo
(posredovanjem) pri Očetu za vse
ljudi. V evharistiji postane Kristusova



daritev tudi daritev udov njegovega
telesa. Življenje vernikov, njihovo
poveličevanje, njihovo trpljenje,
njihova molitev, njihovo delo — vse
to je zedinjeno s Kristusovim
hvaljenjem, trpljenjem, molitvijo in
delom ter z njegovim popolnim
darovanjem in dobi tako novo
vrednost. Kristusova daritev,
navzoča na oltarju, daje vsem
rodovom kristjanov možnost, da se
zedinjajo z njegovim
darovanjem« (Katekizem, 1368).

Zgoraj opisani nauk je temeljnega
pomena za krščansko življenje. Vsi
verniki so poklicani k sodelovanju
pri sveti maši, tako da udejanjajo
svoje kraljevo duhovništvo, se pravi z
namenom, da svoje življenje brez
madeža greha izročajo Očetu, s
Kristusom, brezmadežno Žrtvijo, v
duhovno-eksistencialni daritvi, tako
da mu v sinovski ljubezni in
hvaležnosti vračajo vse, kar so od
Njega prejeli. Na ta način bo božja



ljubezen — tok trinitarične ljubezni,
ki deluje pri obhajanju evharistije —
preoblikovala njihovo celotno
življenje.

Verniki si morajo prizadevati, da bo
sveta maša resnično središče in
korenina njihovega notranjega
življenja,[14] tako da k njej usmerjajo
ves svoj dan, delo in vsa svoja
dejanja. To je eden od poglavitnih
izrazov “duhovniške duše". V tej
smeri nas sv. Jožefmarija spodbuja:
»Bojuj se, da bi sveta oltarna daritev
postala središče in korenina tvojega
notranjega življenja, tako da se bo
ves dan spremenil v dejanje
bogočastja — v nadaljevanje maše,
katere si se udeležil, in v pripravo na
naslednjo —, ki bo prekipevalo v
molitvenih vzklikih, v obiskih
Najsvetejšega, v izročanju tvojega
poklicnega dela in družinskega
življenja …«[15]



Maše brez udeležbe ljudstva imajo
ravno tako javen in družben značaj.
Njihov učinek doseže vse kraje in
čase. Zaradi tega je zelo primerno, da
duhovniki mašujejo vsak dan, tudi
kadar sodelovanje vernikov ni
mogoče.[16]

2. CILJI IN SADOVI SVETE MAŠE

Sveta maša, kolikor je ponovno
ponavzočenje Kristusove daritve na
zakramentalen način, ima iste cilje
kot daritev na križu.[17] Ti cilji so:
častilni cilj (hvaljenje in adoracija
Boga Očeta po Sinu v Svetem Duhu);
evharistični cilj (zahvaljevanje Bogu
za dar stvarjenja in odrešenja);
zadoščevalni cilj (zadostiti Bogu za
naše grehe); ter prosilni cilj (prošnja
Bogu za njegove darove in milosti).
To se izraža v različnih molitvah, ki
so del liturgičnega obreda
evharistije, še zlasti v slavi, v veri, v
delih hvalospeva in evharistične
molitve, v očenašu ter v molitvah, ki



so lastne vsaki maši: glavna prošnja,
molitev nad darovi, molitev po
obhajilu.

Sadovi svete maše so učinki, ki jih
zveličavna moč križa, navzoča v
evharistični daritvi, vzbuja v ljudeh,
kadar jo le-ti svobodno sprejmejo z
vero, upanjem in ljubeznijo do
Odrešenika. Ti sadovi prinašajo rast
v posvečujoči milosti in tesnejšo
življenjsko oblikovanost po Kristusu,
na način, ki nam ga nudi evharistija.

Takšni sadovi svetosti niso na enak
način dodeljeni vsem, ki sodelujejo
pri evharistični daritvi; temveč bodo
večji ali manjši glede na včlenjenost
vsakega posameznika v liturgično
slavje ter glede na njegovo vero in
pobožnost. Zato so na različne načine
deležni sadov svete maše: celotna
Cerkev; duhovnik, ki mašuje, in tisti,
ki se skupaj z njim zberejo pri
evharistični daritvi; tisti, ki se brez
udeležbe pri sveti maši duhovno



zedinijo z duhovnikom, ki mašuje;
ter tisti, za katere se maša nameni, ki
so lahko živi ali pokojni.[18]

Kadar duhovnik prejme prošnjo, da
bi namenil sadove svete maše za nek
namen, ima resno obveznost, da to
stori.[19]

Ángel García Ibáñez

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve,
1356-1372.

Sv. Janez Pavel II., Okr. Ecclesia de
Eucharistia, 17. 4. 2003, 11-20.

Benedikt XVI., Apost. spod. 
Sacramentum caritatis, 22. 2. 2007,
6-15; 34-65.

Kongregacija za bogoslužje in
disciplino zakramentov, Navodilo 
Redemptionis Sacramentum, 25. 3.
2004, 48-79.



Priporočeno branje

Sv. Jožefmarija, Pridiga Evharistija,
skrivnost vere in ljubezni, v Jezus
prihaja mimo, 83-94.

J. Ratzinger, Bog nam je blizu:
evharistija: središče življenja,
Družina, Ljubljana 2005.

Copyright © www.si.opusdei.org

[1]Katekizem katoliške Cerkve pravi:
»Kristusova daritev in evharistična
daritev sta ena sama
daritev« (Katekizem, 1367).

[2]V tej smeri pravi Katekizem
katoliške Cerkve: »V liturgiji Cerkve
Kristus naznačuje in uresničuje
(realizira) v prvi vrsti svojo
velikonočno skrivnost. V svojem
zemeljskem življenju je Jezus z
učenjem oznanjal in z dejanji

https://opusdei.org/


vnaprej izvrševal svojo velikonočno
skrivnost. Ko je prišla njegova ura
(prim. Jn 13,1; 17,1), je Jezus preživel
edinstveni dogodek zgodovine, ki ne
bo nikoli minil: umrl je, bil je
pokopan, vstal je od mrtvih in sédel
na Očetovo desnico “enkrat za
vselej" (Rim 6,10; Heb 7,27; 9,12). Gre
za realen (stvaren) dogodek, ki se je
zgodil v naši zgodovini, a je
edinstven: vsi drugi dogodki v
zgodovini se zgodijo enkrat, nato
preminejo, pogoltnjeni v preteklost.
Nasprotno pa Kristusova velikonočna
skrivnost ne more ostati samo v
preteklosti, ker je Kristus s svojo
smrtjo uničil smrt in ker je vse tisto,
kar Kristus je, ter vse, kar je storil in
pretrpel za vse ljudi, deležno božje
večnosti in zaobjema vse čase ter je
navzoče vsem časom. Dogodek križa
in vstajenja ostaja in vse priteguje k
življenju« (Katekizem, 1085).

[3]Zakramentalno znamenje
evharistije ne povzroči na novo, ne



uresniči, niti ne stori, da bi se znova
zgodilo to, kar se ponavzočuje (ne
povzroči, da bi se znova zgodila
krvava daritev na križu, kajti Kristus
je vstal in »smrt nad njim nima več
oblasti« (Rim 6,9), pa tudi ne doda
Kristusu ničesar, česar ne bi imel že
v polnosti in dokončno: ne zahteva
novih dejanj žrtvovanja in daritvene
izročitve poveličanega Kristusa). V
evharistiji preprosto postane
navzoče nekaj, kar že prej obstaja:
Kristusova oseba — učlovečena
Beseda, ki je bila križana in je vstala
—, v Njem pa daritveno dejanje
našega odrešenja. Znamenje mu
doda le nov način navzočnosti,
zakramentalne navzočnosti, ter, kot
bomo videli v nadaljevanju, omogoča
udeleženost Cerkve pri Gospodovi
daritvi.

[4]V zvezi s tem pravi drugi
vatikanski koncil: »Vsakokrat, ko se
na oltarju obhaja kalvarijska daritev,
s katero je “bilo darovano naše



velikonočno jagnje, Kristus" (1 Kor
5,7), se izvršuje delo našega
odrešenja« (Konst. Lumen gentium,
3).

[5]Prim. Katekizem, 1368-1370.

[6]II. vatikanski koncil, Konst. 
Sacrosanctum Concilium, 7.

[7]Prim. Evharistična molitev
apostolskega izročila sv. Hipolita; 
Anafora Addai in Mari; Anafora sv.
Marka.

[8]Prim. Rimski misal, Prva
evharistična molitev (Unde et
memores in Supra quae); Tretja
evharistična molitev (Memores igitur;
Respice, quaesumus in Ipse nos tibi);
podobne izraze najdemo v drugi in
četrti evharistični molitvi.

[9]Prim. Sv. Ciprijan, Ep. 63,13: CSEL
3,71.



[10]Sv. Avguštin, De civ. Dei, 10,6: CCL
47,279.

[11]Sv. Gregor Veliki, Dialog., 4,61,1:
SChr 265,202.

[12]Rimski misal, Tretja evharistična
molitev: Respice, quaesumus in Ipse
nos tibi.

[13]Prim. Pij XII., Okrožnica Mediator
Dei: DS 3850; Kongregacija za
bogoslužje in disciplino
zakramentov, Navodilo Redemptionis
Sacramentum, 42.

[14]Prim. Sv. Jožefmarija, Jezus
prihaja mimo, 87.

[15]Sv. Jožefmarija, Kovačnica, 69.

[16]Prim. Tridentinski koncil, Nauk o
presveti mašni daritvi, pog. 6: DS
1747; II. vatikanski koncil, Odlok 
Presbyterorum Ordinis, 13; sv. Janez
Pavel II., Enc. Ecclesia de Eucharistia,



31; Benedikt XVI., Apost. spod. 
Sacramentum caritatis, 80.

[17]To sovpadanje ciljev ne temelji
zgolj na namenu Cerkve, ki obhaja
mašo, ampak predvsem na
zakramentalni navzočnosti Jezusa
Kristusa samega: v Njem je še vedno
aktualen in dejaven cilj, zaradi
katerega je izročil svoje življenje
Očetu (prim. Rim 8,34; Heb 7,25).

[18]Namen maše, o katerem
govorimo — gre za posebno molitev
za posredovanje —, ne pomeni
nikakršnega avtomatizma odrešenja;
ti verniki niso deležni milosti na
“mehaničen" način, ampak glede na
njihovo zedinjenost z Bogom po veri,
upanju in ljubezni.

[19]Prim. ZCP, kan. 945-958. S tem
posebnim namenom mašnik ne
izključi iz milosti svete daritve
preostalih članov Cerkve in tudi ne
celotnega človeštva; temveč



enostavno vključi nekatere vernike
na poseben način.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-20-evharistija-2/ (21.

Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/tema-20-evharistija-2/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-20-evharistija-2/

	TEMA 20. Evharistija (2)

