opusdei.org

TEMA 20. Evharistija
(2)

Sveta masa je daritev v njej
lastnem in edinstvenem smislu,
ker v sedanjem trenutku
cerkvene liturgije ponavzocuje
(t.j. povzroci, da postane
navzoca) edina daritev naSega
odresenja, ker je njen spomin in
ker naklanja njen sad.

13. Dec. 2013

1. DARITVENA RAZSEZNOST SVETE
MASE



1.1. V kaksnem smislu je sveta
masa daritev?

Sveta masa je daritev v njej lastnem
in posebnem smislu, je “nova" glede
na daritve naravnih religij in
daritvenih obredov stare zaveze: je
daritev, ker sveta masa v sedanjem
trenutku cerkvene liturgije
ponavzocuje (t.j. povzroci, da
postane navzoca) edina daritev
naSega odresenja, ker je njen spomin
(memoriale) in ker naklanja njen sad
(prim. Katekizem, 1362-1367).

Vsakokrat ko Cerkev obhaja
evharistijo, je poklicana, da sprejme
dar, ki ji ga Kristus ponuja, torej da
postane delezna pri daritvi svojega
Gospoda, tako da se skupaj z Njim
izroCi OcCetu za zveliCanje sveta. Zato
lahko reCemo, da je sveta masa
daritev Kristusa in Cerkve.

Oglejmo si podrobneje ta dva vidika
evharisticne skrivnosti.



1.2. Evharistija, zakramentalna
navzocnost Kristusove
odresenjske daritve

Kot smo pravkar povedali, je sveta
masa prava in resnicna daritev
zaradi svoje neposredne povezave —
zakramentalne istovetnosti — z
edino, popolno in dokon¢no daritvijo
na krizu." To vez je vzpostavil Jezus
Kristus pri zadnji vecerji, ko je
apostolom pod podobama kruha in
vina izrocil svoje darovano telo in
svojo kri, prelito v odpuScanje grehov,
ter na ta nacin vnaprej z obredom
izvrsil to, kar se je zgodovinsko
gledano zgodilo malo kasneje na
Golgoti. Od takrat Cerkev z mocjo in
pod vodstvom Svetega Duha
nenehno izpolnjuje zapoved
obnavljanja, ki jo je Jezus dal svojim
ucencem: »To delajte v moj

spomin« (Lk 22,19; 1 Kor 11,24-25).
Na ta nacin “oznanja" (z besedo in z
zakramentom ponavzocuje)
“Gospodovo smrt" (se pravi njegovo



daritev: prim. Ef 5,2; Heb 9,26),
“dokler On ne pride" (torej tudi
njegovo vstajenje in vnebohod)
(prim. 1 Kor 11,26).

To oznanilo, to zakramentalno
razglasanje Gospodove velikonocne
skrivnosti, ima posebno ucinkovitost,
kajti Kristusova zveliCavna daritev se
ne ponavzocuje samo in signo ali in
figura (ne samo kot podoba), temvec
postane resni¢no navzoca: prisotna
postane njegova oseba in zveli¢avni
dogodek, katerega spomin se obuja.
Katekizem katoliske Cerkve se takole
izraza: »Evharistija je spomin
(memoriale) na Kristusovo veliko no¢
(pasho), ponavzocCenje (aktualizacija)
in zakramentalno darovanje njegove
enkratne daritve v bogosluzju
Cerkve, ki je njegovo

telo« (Katekizem, 1362).

Ko Cerkev obhaja evharistijo postane
torej po posvetitvi kruha in vina v
Kristusovo telo in kri navzoca ista



Zrtev kot na Golgoti, ki je sedaj
poveliCana; isti Duhovnik, Jezus
Kristus; isto dejanje Zrtvene izrocitve
(izvirne izrocitve na krizu), ki je
nelocljivo povezano s Kristusovo
zakramentalno navzoc¢nostjo;
izrocitve, ki je vedno dejanska v
vstalem in poveli¢anem Kristusu.”
Spremeni se samo zunanji izraz te
izrocitve: na Kalvariji se to zgodi s
trpljenjem in smrtjo na krizu; pri
masi pa preko spomina-zakramenta,
preko dvojne posvetitve kruha in
vina v okviru evharisticne molitve
(kar je zakramentalna podoba
Zrtvovanja na krizu).”

Skratka, zadnja vecerja, daritev na
Kalvariji in evharistija so tesno
povezane: zadnja vecerja je bila
zakramentalna anticipacija daritve
na kriZu; evharistija, ki jo je takrat
postavil Jezus Kristus, ovekoveci
(ponavzocuje) skozi cas Gospodovo
enkratno zveliCavno daritev, kjer se
zakramentalno obhaja, da bi vsi



ljudje vseh casov mogli stopiti v stik s
Kristusom in sprejeti odreSenje, ki ga
On ponuja vsemu ¢lovestvu.™

1.3. Evharistija, daritev Kristusa
in Cerkve

Sveta masa je daritev Kristusa in
Cerkve, ker je slednja vsakic, ko se
obhaja evharisti¢na skrivnost,
udeleZena pri Gospodovi daritvi ter
vstopa v obcestvo z Njim — po svoji
daritveni izrocCitvi Ocetu — in z
dobrinami odreSenja, ki nam jih je
On pridobil. Vsa Cerkev daruje in je
darovana Ocetu v Kristusu po
Svetem Duhu. Tako pravi Zivo
izrocilo Cerkve v liturgi¢nih besedilih
in v u€enju cerkvenih ocetov ter
uciteljstva.” Temelj tega nauka je v
edinosti in sodelovanju med
Kristusom in udi njegovega telesa,
kot jasno uci drugi vatikanski koncil:
»Resnicno si Kristus pri tako velikem
delu, s katerim se daje Bogu popolna
Cast in se ljudje posvecujejo, vedno



pridruZuje Cerkev, svojo preljubljeno
nevesto.«

Cerkev daruje skupaj s Kristusom

Deleznost Cerkve — hierarhi¢no
strukturiranega boZjega ljudstva —
pri darovanju evharistiCne daritve je
upravicena z Jezusovo zapovedjo:
»To delajte v moj spomin,« in se
odseva v liturgi¢cnem obrazcu
»memores ... offerimus ... [tibi Pater]
... gratias agentes ... hoc sacrificiumc,
ki se je pogosto uporabljal v
evharisti¢nih molitvah zgodnje
Cerkve in je prav tako prisoten v
sedanjih evharisti¢nih molitvah.™

Kot je izpricano v besedilih
evharisticnega bogosluzja, verniki
niso zgolj gledalci nekega
bogocastnega dejanja, ki ga izvaja
duhovnik masnik; vsi verniki morejo
in morajo sodelovati pri evharisti¢ni
daritvi, ker so bili po krstu v¢lenjeni
v Kristusa in so »izvoljeni rod,
kraljevsko duhovnistvo, svet narod,



ljudstvo za boZjo last« (1 Pet 2,9);
torej pripadajo novemu boZjemu
ljudstvu v Kristusu, ki ga On sam Se
naprej zbira okrog sebe, da bi na
vseh krajih njegovemu imenu
darovalo Cisto daritev (prim. Mal
1,10-11). Darujejo mu ne le duhovno
ceSCenje z izroCanjem svojih dejanj
in vsega svojega zivljenja, temvec
tudi Cisto, sveto in brezmadeZno
Zrtev — v Kristusu in s Kristusom.
Vse to je zaobseZeno v izvrSevanju
skupnega duhovniStva vernikov pri
evharistiji.

Daritev Cerkve in Kristusova daritev
ne potekata druga ob drugi, ampak
sta istovetni. Verniki ne darujejo
druge daritve od Kristusove, kajti ko
se zedinijo z Njim, se darovanje
Cerkve vCleni v njegovo, tako da
daritev Cerkve postane Kristusova
daritev. In On, Jezus Kristus, je tisti,
ki daruje duhovno daritev vernikov,
ki je vClenjena v njegovo. Odnosa
med tema dvema vidikoma ne



moremo oznaciti kot jukstapozicijo,
temvec kot navzoCnost enega v
drugem.

Cerkev se daruje s Kristusom

Cerkev v edinosti s Kristusom ne le
daruje evharistiCno daritev, temvec
je darovana v Njem, kajti kot Telo in
Nevesta je nelocljivo zedinjena s
svojo Glavo in s svojim Zeninom.

Nauk cerkvenih oCetov glede tega je
zelo jasen. Pri sv. Ciprijanu je
darovana Cerkev (nevidna daritev
vernikov) ponazorjena z liturgi¢nim
darovanjem kruha in vina,
pomesanega z nekaj kapljicami vode,
kot prvina oltarne daritve.” Sveti
Avgustin pravi, da se pri oltarni
daritvi vsa Cerkev daruje skupaj s
svojim Gospodom in da je to
razvidno v samem obhajanju
zakramenta: »Ta v polnosti odreSena
drZava, se pravi zbor in druzba
svetih, se daruje Bogu kot vesoljna
daritev po vélikem Duhovniku, ki se



je pod podobo hlapca daroval za nas
pri svojem trpljenju, da bi iz nas
napravil telo, ki pripada tej Glavi ...
Taksna je daritev kristjanov: “Ceprav
nas je vec, [smo] eno telo v

Kristusu" (Rim 12,5). Cerkev to
skrivnost obhaja v oltarnem
zakramentu, ki ga verniki dobro
poznajo in v katerem se pokaze, da v
tem, kar ona daruje, izroCa samo
sebe.«"” Za sv. Gregorja Velikega je
evharisti¢no slavje spodbuda, da bi
posnemali Gospodov zgled in izrocali
svoje Zivljenje Ocetu, kakor je storil
Jezus; na ta nacin bo k nam prislo
odreSenje, ki izhaja iz Gospodovega
kriza: »Kadar obhajamo to
evharisti¢éno daritev, se moramo
izrocCiti Bogu s skesanim srcem, kajti
tisti, ki obhajamo skrivnost
Gospodovega trpljenja, moramo
posnemati to, kar delamo. In potem
bo na naSe mesto pred Bogom stopila
Zrtev, Ce postanemo Zrtve mi
sami.«™



Tudi evharisti¢na liturgija sama
znova in znova izraza sodelovanje
Cerkve pri Kristusovi daritvi po
delovanju Svetega Duha: »Ozri se na
daritev svoje Cerkve in glej v njej
Jagnje, ki ti je bilo darovano v
spravo. Napolni nas s Svetim Duhom,
da bomo eno telo in en duh v
Kristusu, ko se hranimo z njegovim
telesom in njegovo krvjo. On naj nas
spopolni za ve¢no daritev tebi ...«
Na podoben nacin prosimo v Cetrti
evharisti¢ni molitvi: »Ozri se na
darovano Jagnje, ki si ga svoji Cerkvi
sam pripravil. Vse, ki bodo deleZni
istega kruha in keliha, naj Sveti Duh
zdruzi v eno telo, da postanejo Ziva
daritev v Kristusu, v hvalo tvojemu
velicastvu.«

Sodelovanje vernikov je predvsem v
tem, da se notranje zedinijo s
Kristusovo daritvijo, ki po sluzbi
duhovnika postane navzoca na
oltarju. Nikakor ne moremo reci, da
verniki “somasujejo” z duhovnikom,



™3 kajti samo on vrsi sluzbo in
persona Christi Capitis. PaC pa so
udeleZeni v obhajanju daritve po
skupnem duhovniStvu, ki so ga
prejeli pri krstu. To notranje
sodelovanje se mora odrazati v
sodelovanju navzven: pri obhajilu (h
kateremu pristopajo v stanju milosti),
v odgovorih in v molitvah, ki jih
verniki molijo skupaj z duhovnikom;
v drZi telesa; vCasih pa tudi z
opravljanjem nekaterih delov
obredja, kot je branje berila in
prosenj za vse potrebe.

Kar zadeva sedanje uciteljstvo, je
tukaj dovolj, da navedemo te besede
iz Katekizma katoliSke Cerkve:
»Evharistija je tudi daritev Cerkve.
Cerkev, ki je Kristusovo telo, je
udeleZena pri darovanju svoje glave.
Skupaj s Kristusom — Glavo je
darovana v vsej celoti tudi ona sama.
Zedinja se z njegovo priprosnjo
(posredovanjem) pri Ocetu za vse
ljudi. V evharistiji postane Kristusova



daritev tudi daritev udov njegovega
telesa. Zivljenje vernikov, njihovo
poveliCevanje, njihovo trpljenje,
njihova molitev, njihovo delo — vse
to je zedinjeno s Kristusovim
hvaljenjem, trpljenjem, molitvijo in
delom ter z njegovim popolnim
darovanjem in dobi tako novo
vrednost. Kristusova daritev,
navzoca na oltarju, daje vsem
rodovom kristjanov moznost, da se
zedinjajo z njegovim

darovanjem« (Katekizem, 1368).

Zgoraj opisani nauk je temeljnega
pomena za krscansko Zivljenje. Vsi
verniki so poklicani k sodelovanju
pri sveti masi, tako da udejanjajo
svoje kraljevo duhovniStvo, se pravi z
namenom, da svoje Zivljenje brez
madeZza greha izrocajo Ocetu, s
Kristusom, brezmadezno Zrtvijo, v
duhovno-eksistencialni daritvi, tako
da mu v sinovski ljubezni in
hvaleZnosti vracajo vse, kar so od
Njega prejeli. Na ta nacin bo bozja



ljubezen — tok trinitari¢ne ljubezni,
ki deluje pri obhajanju evharistije —
preoblikovala njihovo celotno
Zivljenje.

Verniki si morajo prizadevati, da bo
sveta masa resnicno srediSce in
korenina njihovega notranjega
Zivljenja,"* tako da k njej usmerjajo
ves svoj dan, delo in vsa svoja
dejanja. To je eden od poglavitnih
izrazov “duhovniske dusSe". V tej
smeri nas sv. JoZefmarija spodbuja:
»Bojuj se, da bi sveta oltarna daritev
postala srediSce in korenina tvojega
notranjega Zivljenja, tako da se bo
ves dan spremenil v dejanje
bogocastja — v nadaljevanje mase,
katere si se udeleZil, in v pripravo na
naslednjo —, ki bo prekipevalo v
molitvenih vzklikih, v obiskih
NajsvetejSega, v izroCanju tvojega
poklicnega dela in druZinskega
Zivljenja ...«



Mase brez udelezbe ljudstva imajo
ravno tako javen in druzben znacaj.
Njihov uéinek doseze vse kraje in
Case. Zaradi tega je zelo primerno, da
duhovniki masujejo vsak dan, tudi
kadar sodelovanje vernikov ni
mogoce."

2. CILJI IN SADOVI SVETE MASE

Sveta masa, kolikor je ponovno
ponavzocCenje Kristusove daritve na
zakramentalen nacin, ima iste cilje
kot daritev na krizu."” Ti cilji so:
Castilni cilj (hvaljenje in adoracija
Boga Oceta po Sinu v Svetem Duhu);
evharisti¢ni cilj (zahvaljevanje Bogu
za dar stvarjenja in odreSenja);
zadoScCevalni cilj (zadostiti Bogu za
naSe grehe); ter prosilni cilj (prosnja
Bogu za njegove darove in milosti).
To se izraZa v razli¢nih molitvah, ki
so del liturgi¢nega obreda
evharistije, Se zlasti v slavi, v veri, v
delih hvalospeva in evharisti¢ne
molitve, v o¢enasu ter v molitvah, ki



so lastne vsaki masi: glavna prosnja,
molitev nad darovi, molitev po
obhajilu.

Sadovi svete mase so ucinki, ki jih
zvelicavna moc kriZza, navzoca v
evharisti¢ni daritvi, vzbuja v Jjudeh,
kadar jo le-ti svobodno sprejmejo z
vero, upanjem in ljubeznijo do
OdreSenika. Ti sadovi prinasajo rast
v posvecujoci milosti in tesnejSo
zivljenjsko oblikovanost po Kristusu,
na nacin, ki nam ga nudi evharistija.

Taksni sadovi svetosti niso na enak
nacin dodeljeni vsem, ki sodelujejo
pri evharisti¢ni daritvi; temvec bodo
vecji ali manjsi glede na vClenjenost
vsakega posameznika v liturgi¢no
slavje ter glede na njegovo vero in
poboZnost. Zato so na razli¢ne nacine
delezni sadov svete maSe: celotna
Cerkev; duhovnik, ki masuje, in tisti,
ki se skupaj z njim zberejo pri
evharisti¢ni daritvi; tisti, ki se brez
udeleZbe pri sveti masi duhovno



zedinijo z duhovnikom, ki maSuje;
ter tisti, za katere se masa nameni, ki
so lahko Zivi ali pokojni.™

Kadar duhovnik prejme prosnjo, da
bi namenil sadove svete masSe za nek
namen, ima resno obveznost, da to
stori.™

Angel Garcia Ibafiez
Osnovna literatura

Katekizem katoliske Cerkve,
1356-1372.

Sv. Janez Pavel II., Okr. Ecclesia de
Eucharistia, 17. 4. 2003, 11-20.

Benedikt XVI., Apost. spod.
Sacramentum caritatis, 22. 2. 2007,
6-15; 34-65.

Kongregacija za bogosluzje in
disciplino zakramentov, Navodilo
Redemptionis Sacramentum, 25. 3.
2004, 48-79.



Priporoceno branje

Sv. JoZefmarija, Pridiga Evharistija,
skrivnost vere in ljubezni, v Jezus
prihaja mimo, 83-94.

]J. Ratzinger, Bog nam je blizu:
evharistija: sredisce Zivljenja,
DruZina, Ljubljana 2005.

Copyright © www.si.opusdei.org

[1]Katekizem katolisSke Cerkve pravi:
»Kristusova daritev in evharisti¢na
daritev sta ena sama

daritev« (Katekizem, 1367).

[2]V tej smeri pravi Katekizem
katoliske Cerkve: »V liturgiji Cerkve
Kristus naznacuje in uresnicuje
(realizira) v prvi vrsti svojo
velikonoCno skrivnost. V svojem
zemeljskem Zivljenju je Jezus z
uCenjem oznanjal in z dejanji


https://opusdei.org/

vnaprej izvrseval svojo velikono¢no
skrivnost. Ko je priSla njegova ura
(prim. Jn 13,1; 17,1), je Jezus preZivel
edinstveni dogodek zgodovine, ki ne
bo nikoli minil: umrl je, bil je
pokopan, vstal je od mrtvih in sédel
na Ocetovo desnico “enkrat za
vselej" (Rim 6,10; Heb 7,27; 9,12). Gre
za realen (stvaren) dogodek, ki se je
zgodil v nasi zgodovini, a je
edinstven: vsi drugi dogodki v
zgodovini se zgodijo enkrat, nato
preminejo, pogoltnjeni v preteklost.
Nasprotno pa Kristusova velikonoc¢na
skrivnost ne more ostati samo v
preteklosti, ker je Kristus s svojo
smrtjo unicil smrt in ker je vse tisto,
kar Kristus je, ter vse, kar je storil in
pretrpel za vse ljudi, delezno bozZje
vecnosti in zaobjema vse Case ter je
navzoce vsem casom. Dogodek kriza
in vstajenja ostaja in vse priteguje k
Zivljenju« (Katekizem, 1085).

[3]Zakramentalno znamenje
evharistije ne povzroci na novo, ne



uresnici, niti ne stori, da bi se znova
zgodilo to, kar se ponavzocuje (ne
povzroci, da bi se znova zgodila
krvava daritev na krizu, kajti Kristus
je vstal in »smrt nad njim nima vec
oblasti« (Rim 6,9), pa tudi ne doda
Kristusu nicesar, ¢esar ne biimel Ze
v polnosti in dokonc¢no: ne zahteva
novih dejanj Zrtvovanja in daritvene
izrocCitve poveliCanega Kristusa). V
evharistiji preprosto postane
navzoce nekaj, kar Ze prej obstaja:
Kristusova oseba — uclovecena
Beseda, ki je bila kriZana in je vstala
—, Vv Njem pa daritveno dejanje
naSega odreSenja. Znamenje mu
doda le nov nacin navzocnosti,
zakramentalne navzocénosti, ter, kot
bomo videli v nadaljevanju, omogoca
udeleZenost Cerkve pri Gospodovi
daritvi.

[4]V zvezi s tem pravi drugi
vatikanski koncil: »Vsakokrat, ko se
na oltarju obhaja kalvarijska daritev,
s katero je “bilo darovano nase



velikonoc¢no jagnje, Kristus" (1 Kor
5,7), se izvrSuje delo nasega
odreSenja« (Konst. Lumen gentium,
3).

[5]Prim. Katekizem, 1368-1370.

[6]1I. vatikanski koncil, Konst.
Sacrosanctum Concilium, 7.

[7]Prim. Evharisti¢na molitev
apostolskega izrocila sv. Hipolita;
Anafora Addai in Mart; Anafora sv.
Marka.

[8]Prim. Rimski misal, Prva
evharisticna molitev (Unde et
memores in Supra quae); Tretja
evharisticna molitev (Memores igitur;
Respice, quaesumus in Ipse nos tibi);
podobne izraze najdemo v drugi in
Cetrti evharisti¢ni molitvi.

[9]Prim. Sv. Ciprijan, Ep. 63,13: CSEL
3,71.



[10]Sv. Avgustin, De civ. Dei, 10,6: CCL
47,279.

[11]Sv. Gregor Veliki, Dialog., 4,61,1:
SChr 265,202.

[12]Rimski misal, Tretja evharisticna
molitev: Respice, quaesumus in Ipse
nos tibi.

[13]Prim. Pij XII., OkroZnica Mediator
Dei: DS 3850; Kongregacija za
bogosluZje in disciplino
zakramentov, Navodilo Redemptionis
Sacramentum, 42.

[14]Prim. Sv. JoZefmarija, Jezus
prihaja mimo, 87.

[15]Sv. JoZefmarija, Kovacnica, 69.

[16]Prim. Tridentinski koncil, Nauk o
presveti masni daritvi, pog. 6: DS
1747; 11I. vatikanski koncil, Odlok
Presbyterorum Ordinis, 13; sv. Janez
Pavel II., Enc. Ecclesia de Eucharistia,



31; Benedikt XVI., Apost. spod.
Sacramentum caritatis, 80.

[17]To sovpadanje ciljev ne temelji
zgolj na namenu Cerkve, ki obhaja
maso, ampak predvsem na
zakramentalni navzocnosti Jezusa
Kristusa samega: v Njem je Se vedno
aktualen in dejaven cilj, zaradi
katerega je izrocil svoje Zivljenje
Ocetu (prim. Rim 8,34; Heb 7,25).

[18]Namen mase, o katerem
govorimo — gre za posebno molitev
za posredovanje —, ne pomeni
nikakrSnega avtomatizma odresSenja;
ti verniki niso delezni milosti na
“mehanicen" nacin, ampak glede na
njihovo zedinjenost z Bogom po veri,
upanju in ljubezni.

[19]Prim. ZCP, kan. 945-958. S tem
posebnim namenom masnik ne
izkljuci iz milosti svete daritve
preostalih ¢lanov Cerkve in tudi ne
celotnega ClovesStva; temvec



enostavno vkljuci nekatere vernike
na poseben nacin.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-20-evharistija-2/ (21.
Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/tema-20-evharistija-2/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-20-evharistija-2/

	TEMA 20. Evharistija (2)

