opusdei.org

TEMA 19. Evharistija
(1)

Evharistija je vir in viSek
krSCanskega zivljenja, sredisce
vsega zivljenja Cerkve.

14. Dec. 2013

1. ZAKRAMENTALNA NARAVA
PRESVETE EVHARISTIJE

1.1 Kaj je evharistija?

Evharistija je zakrament, po katerem
pri liturgi¢nem slavju Cerkve
postane navzoca oseba Jezusa
Kristusa (ves Kristus: telo, kri, dusSa



in bozanskost) ter njegova zvelicavna
daritev v polnosti velikonoc¢ne
skrivnosti njegovega trpljenja, smrti
in vstajenja. Ta navzoc¢nost ni
statiCna ali pasivna (kot je
navzocnost kakSnega predmeta na
nekem kraju), temvec aktivna, kajti
Gospod postane navzoc z
dinamizmom svoje odreSilne
ljubezni: v evharistiji nas On vabi,
naj sprejmemo odlocitev, ki nam jo
ponuja, in naj prejmemo dar
njegovega telesa in krvi kot hrano
velnega Zivljenja, ter nam omogoca
vstopiti v obCestvo z Njim — z
njegovo osebo in z njegovo daritvijo
— ter v obCestvo z vsemi udi
njegovega mistiCnega telesa, ki je
Cerkev.

Resni¢no, kot pravi drugi vatikanski
koncil, je »nas OdresSenik pri zadnji
vecerji, tisto noc, ko je bil izdan,
postavil evharisti¢no daritev svojega
telesa in svoje krvi, da bi s tem
daritev na krizu mogla trajati skozi



vse Case, dokler ne pride, in da bi
tako Cerkvi, svoji ljubljeni nevesti,
zaupal spomin svoje smrti in svojega
vstajenja: zakrament dobrotljivosti,
znamenje edinosti, vez ljubezni,
velikonocno gostijo, v kateri se
prejema Kristus, dusa napolnjuje z
milostjo in nam daje porostvo
prihodnje slave.«™

1.2 Imena tega zakramenta

Za evharistijo, tako v Svetem pismu
kot v izrocilu Cerkve, najdemo
razli¢na imena, ki odsevajo
mnogotere vidike tega zakramenta in
izrazajo njegovo neizmerljivo
bogastvo, vendar nobeno ne izérpa
njegovega pomena. Oglejmo si
najznacilnejSa poimenovanja:

a) nekatera imena spominjajo na
izvor obreda: evharistija’”, lomljenje
kruha, spomin Gospodovega
trpljenja, smrti in vstajenja,
Gospodova vecerja;



b) druga poudarjajo daritveni znacaj
evharistije: sveta daritev, sveta
masna daritev, oltarni zakrament,
hostija (= darovana Zrtev);

c) nekatera poskus$ajo izraziti
resnicnost Kristusove navzocnosti
pod posvecCenima podobama:
zakrament Kristusovega telesa in
krvi, kruh iz nebes (prim. Jn 6,32-35;
Jn 6,51-58), najsvetejsi zakrament (ker
vsebuje svetega vseh svetih, samo
svetost ucloveCenega Boga);

d) druga imena se nanasajo na
ucinke, ki jih povzroca evharistija v
vsakem verniku in v vsej Cerkvi:
kruh Zivljenja, kruh otrok, kelih
zveli¢anja, popotnica (da ne bi
omagali na poti v Domovino),
obhajilo. Slednje ime nakazuje, da se
preko evharistije poveZemo s
Kristusom (osebno obcestvo z
Jezusom Kristusom) in z vsemi udi
njegovega mistiCnega telesa
(cerkveno obcestvo v Jezusu Kristusu);



e) spet druga opisujejo evharisticno
bogosluZje z besedo, ki v latinskem
obredu kaze na slovo od vernikov po
obhajilu: missa, sveta masa.

Izmed vseh teh imen je izraz
evharistija tisti, ki je polagoma vedno
bolj prevladal v zahodni Cerkvi,
dokler ni postal splo$ni termin, s
katerim se oznacuje tako liturgi¢no
dejanje Cerkve, ki obhaja Gospodov
spomin, kakor tudi zakrament
Kristusovega telesa in krvi.

Na vzhodu se evharisti¢no slavje,
zlasti od 10. stoletja dalje, navadno
oznacuje z izrazom sveta in boZja
liturgija.

1.3 Evharistija v zakramentalnem
redu Cerkve

»Posledica ljubezni sv. Trojice do
ljudi je, da zaradi navzocnosti
Kristusa v evharistiji vzklijejo vse
milosti za Cerkev in ¢lovestvo.«™
Evharistija je najodli¢nejsi



zakrament, saj »obsega ves duhovni
zaklad Cerkve, Kristusa samega, nase
velikonocno jagnje in zivi kruh, ki s
svojim mesom, po Svetem Duhu
oZivljenim in ozivljajo€im, daje
ljudem Zivljenje.«* Drugi
zakramenti, Cetudi vsebujejo
posvecujoco moc, ki izhaja iz
Kristusa, niso taksni kot evharistija,
ki napravlja resnic¢no, stvarno in
bistveno navzoco sdmo Kristusovo
osebo — ucloveCenega in
poveliCanega Sina vecnega OcCeta —,
z odreS$ilno mocjo njegove zvelicavne
ljubezni, da bi ljudje mogli vstopiti v
obcCestvo z Njim ter bi Ziveli po Njem
in v Njem (prim. Jn 6,56-57).

Poleg tega evharistija predstavlja
vrh, h kateremu so usmerjeni vsi
ostali zakramenti glede duhovne
rasti vsakega izmed vernikov in
celotne Cerkve. V tem smislu drugi
vatikanski koncil pravi, da je
evharistija vir in viSek krS¢anskega
Zivljenja, srediSCe vsega Zivljenja



Cerkve.” Vsi ostali zakramenti in vsa
dejavnost Cerkve je usmerjena k
evharistiji, saj je njen cilj voditi
vernike k zedinjenju s Kristusom,
navzocim v tem zakramentu (prim.
Katekizem, 1324).

Kljub temu, da vsebuje Kristusa, vir,
preko katerega ¢lovestvo prejema
boZje zZivljenje, in Cetudi je cilj, h
kateremu so usmerjeni vsi drugi
zakramenti, pa evharistija ne
nadomesti nobenega izmed njih (niti
krsta, niti birme, niti pokore, niti
bolniSkega maziljenja), in jo lahko
posveti samo veljavno posveceni
duhovnik. Vsak zakrament ima svojo
vlogo v zakramentalni celoti in v
samem Zivljenju Cerkve. V tem
pogledu Stejemo evharistijo za tretji
zakrament kr$¢anskega uvajanja. Vse
od prvih stoletij krSCanstva sta krst
in birma obravnavana kot priprava
na udelezbo pri evharistiji, kot
pripravljenost na vstop v
zakramentalno obcestvo s



Kristusovim telesom in z njegovo
daritvijo, ter pripravljenost na bolj
zivljenjsko vsaditev v skrivnost
Kristusa in njegove Cerkve.

2. OBLJUBA IN POSTAVITEV
EVHARISTIJE

2.1 Obljuba

Gospod je naznanil evharistijo v Casu
svojega javnega zZivljenja, v sinagogi
v Kafarnaumu vprico tistih, ki so mu
sledili potem, ko so prisostvovali
cudeZni pomnoZitvi kruha, s katerim
je nasitil mnoZico (prim. Jn 6,1-13).
Jezus je tisto znamenje izKkoristil za
to, da je razodel svojo identiteto in
svoje poslanstvo, ter za obljubo
evharistije: »ResniCno, resnicno,
povem vam: Ni vam Mojzes dal
kruha iz nebes, ampak moj OCe vam
daje resni¢ni kruh iz nebes. BoZji
kruh je namrec tisti, ki prihaja iz
nebes in daje svetu Zivljenje. Tedaj so
mu rekli: Gospod, vselej nam daj tega
kruha! Jezus jim je dejal: Jaz sem



kruh Zivljenja ... Jaz sem zZivi kruh, ki
sem prisel iz nebes. Ce kdo jé od tega
kruha, bo Zivel vekomaj. Kruh pa, ki
ga bom dal jaz, je moje meso za
Zivljenje sveta ... Kdor jé moje meso
in pije mojo kri, ima vecno Zivljenje
in jaz ga bom obudil poslednji dan.
Kajti moje meso je resni¢na jed in
moja kri resni¢na pijaca. Kdor jé
moje meso in pije mojo Kri, ostaja v
meni in jaz v njem. Kakor je mene
poslal Zivi Oce in jaz Zivim po OcCetu,
tako bo tudi tisti, ki mene jé, Zivel po
meni« (Jn 6,32-35.51.54-57).

2.2 Postavitev evharistije in
velikonocni kontekst

Jezus Kristus je ta zakrament postavil
pri zadnji vecerji. Trije sinopti¢ni
evangeliji (prim. Mt 26,17-30; Mr
14,12-26; Lk 22,7-20) in sv. Pavel
(prim. 1 Kor 11,23-26) nam podajajo
porocilo o postavitvi. Tule je
povzetek dogodka, kot ga navaja
Katekizem katoliske Cerkve: »PriSel je



dan opresnikov, ko je bilo treba klati
velikonocno jagnje. Jezus je poslal
Petra in Janeza in jima rekel: “Pojdita
in nam pripravita velikono¢no
vecerjo, da bomo skupaj jedli" ...
Odsla sta ... in sta pripravila
velikonocno vecerjo. Ko je prisla ura,
je z apostoli sedel k mizi. Rekel jim je:
“SrCno sem Zelel jesti z vami to
velikonocno vecerjo, preden bom
trpel, kajti povem vam, da je ne bom
vec jedel, dokler je v polnosti ne bom
uzival v bozjem Kkraljestvu” ... In vzel
je kruh, se zahvalil, ga razlomil, jim
ga dal in rekel: “To je moje telo, ki se
daje za vas. To delajte v moj spomin."
Prav tako je po vecerji vzel tudi kelih
in rekel: “Ta kelih je nova zaveza v
moji krvi, ki se preliva za

vas" (Katekizem, 1339).

Jezus je torej obhajal zadnjo vecerjo
v kontekstu judovske pashe, vendar
Gospodova vecerja vsebuje neko
absolutno novost: v srediScu ni jagnje
starozavezne pashe, temvec Kristus



sam, njegovo darovano telo (izro¢eno
Ocetu kot Zrtev v korist ljudem) ... in
njegova kri, prelita za odpuscanje
grehov (prim. Katekizem, 1339).
Lahko torej reCemo, da Jezus ni
obhajal stare pashe, temvec je
oznanil in uresnicil novo pasho —s
tem, ko jo je na zakramentalen nacin
vnaprej udejanjil.

2.3 Pomen in vsebina Gospodove
zapovedi

Jezusovo izrecno narocilo: »To
delajte v moj spomin« (Lk 22,19; 1
Kor 11,24-25), izkazuje pravzaprav
institucionalni znacaj zadnje vecerje.
S to zapovedjo nam naroca, naj
odgovorimo na njegov dar in naj ga
zakramentalno zastopamo (naj to
znova uresnicujemo, naj obnavljamo
njegovo navzocnost, navzocnost
njegovega darovanega telesa in
njegove prelite krvi, se pravi njegove
daritve v odpuscanje nasih grehov).



— »To delajte.« Na ta nacin je odlocil,
kdo lahko obhaja evharistijo
(apostoli in njihovi nasledniki v
duhovniStvu), jim podelil oblast, da
jo obhajajo, in dolocil temeljne
elemente obreda: tiste, ki jih je
uporabil On (zato sta za obhajanje
evharistije potrebna kruh in vino,
molitev zahvale in blagoslova,
posvetitev darov v Gospodovo telo in
kri, razdelitev in obhajilo s tem
presvetim zakramentom).

— »V moj spomin.« S tem je Kristus
apostolom (in preko apostolov
njihovim naslednikom v
duhovniStvu) ukazal, naj obhajajo
novi “memorial”, ki je nadomestil
staro pasho. Ta obred vsebuje
posebno ucinkovitost: ne samo da
pomaga “spominjati” verujoco
skupnost na Kristusovo odresilno
ljubezen, na njegove besede in
dejanja pri zadnji vecerji, temvec
poleg tega kot zakrament nove
postave napravlja objektivno



navzoce tisto, kar ponazarja:
Kristusa, “naSe pashalno jagnje" (1
Kor 5,7) in njegovo zvelicavno
daritev.

3. LITURGICNO OBHAJANJE
EVHARISTIJE

Cerkev je, pokorna Gospodovemu
ukazu, takoj zacela obhajati
evharistijo v Jeruzalemu (prim. Apd
2,42-48), v Troadi (prim. Apd 20,7-11),
v Korintu (prim. 1 Kor 10,14,21; 1 Kor
11, 20-34) in vsepovsod, kamor je
dospelo krscanstvo. »Kristjani so se
predvsem “prvi dan v tednu", torej
na nedeljo, na dan Jezusovega
vstajenja, zbirali “k lomljenju

kruha" (Apd 20,7). Od tistih casov pa
vse do naSih dni obstaja obhajanje
evharistije neprestano, tako ga danes
sreCamo v Cerkvi vsepovsod z isto
temeljno notranjo

zgradbo« (Katekizem, 1343).

3.1 Temeljna notranja zgradba
obreda



V zvestobi Jezusovemu narocilu in
pod vodstvom “Duha resnice" (Jn
16,13), ki je Sveti Duh, Cerkev, ko
obhaja evharistijo, ne po¢ne nic
drugega kot to, da se ravna po
evharisticnem obredu, ki ga je
opravil Gospod pri zadnji vecCerji.
Bistveni elementi poznejsih
evharisti¢nih obredov ne morejo biti
drugacni od elementov izvorne
evharistije, se pravi: a) obcCestvo
Kristusovih ucencev, ki jih On sklice
in zbere okrog sebe; in b) udejanjanje
novega obreda.

Evharisticno obcestvo

Vse od zacetkov Zivljenja Cerkve je
kr$cansko obcCestvo, ki obhaja
evharistijo, hierarhi¢no
strukturirano: obicajno ga sestavlja
Skof ali duhovnik (ki duhovnisko
predseduje evharisticnemu obredu
in deluje in persona Christi Capitis
Ecclesiae), diakon, drugi nositelji
sluzbe ter verniki, zedinjeni preko



vezi vere in krsta. Vsi ¢lani tega
obcestva so poklicani, da zavestno,
pobozno in aktivno sodelujejo pri
evharistic¢ni liturgiji, vsakdo na
nacin, ki mu pripada: duhovnik
masnik, diakon, bralci, tisti, ki
prinasajo darove, delivec obhajila in
celotno ljudstvo, katerega “amen”
izraza njegovo resnicno sodelovanje
(prim. Katekizem, 1348). Zato mora
vsakdo izpolnjevati lastno sluzbo,
brez da bi priSlo do pomesSanja med
sluzbenim duhovniStvom, skupnim
duhovniStvom vernikov ter sluzbo
diakona in drugih morebitnih
vrSilcev sluzbe.

Vloga sluzbenega duhovnistva pri
obhajanju evharistije je bistvena.
Samo veljavno posveceni duhovnik
lahko posveti sveto evharistijo, tako
da in persona Christi (se pravi v
specifi¢no zakramentalnem
poistovetenju z vrhovnim in ve¢nim
Duhovnikom, Jezusom Kristusom)
izreCe posvetilne besede (prim.



Katekizem, 1369). Poleg tega nobena
krsc¢anska skupnost ni pooblascena,
da bi si sama postavljala
posvecCenega nositelja sluzbe. »Le-ta
je dar, ki ga obCestvo prejme po
Skofovskem nasledstvu, segajocem do
apostolov. Skof je tisti, ki z
zakramentom duhovniSkega
posvecenja postavi novega
duhovnika in mu podeli oblast
posvecevati evharistijo.«®

Razvoj obreda

Obred se vse od zacetka Cerkve
razvija v dveh velikih momentih, ki
oblikujeta eno sdmo dejanje
bogocastja: “besedno bogosluzje" (ki
vsebuje oznanjevanje in poslusanje-
sprejemanje boZje besede) ter
“evharisti¢no bogosluzje" (ki
vkljuCuje darovanje kruha in vina,
evharisticno molitev — skupaj s
posvetilnimi besedami — ter
obhajilo). Ta dva glavna dela sta
razmejena z uvodnim in sklepnim



obredom (prim. Katekizem,
1349-1355). NihCe ne more po svoji
volji odvzeti ali dodati ni¢esar od
tega, kar je Cerkev dolocila kot
liturgijo svete mase."”

Postavitev zakramentalnega
Znamenja

Bistveni in potrebni elementi za
postavitev zakramentalnega
znamenja evharistije so: na eni strani
kruh iz pSeni¢ne moke®™ in vino iz
sadu vinske trte®; in na drugi strani
posvetilne besede, ki jih duhovnik, ki
masuje, izgovarja in persona Christi,
v okviru “evharistiCne molitve". Po
ucinku Gospodovih besed in v moci
Svetega Duha se kruh in vino
spremenita v u¢inkovito znamenje z
ontolosko, ne le pomensko polnostjo,
vV znamenje navzocnosti
Kristusovega “darovanega telesa" in
“prelite krvi", se pravi njegove osebe
in njegove zveliCavne daritve (prim.
Katekizem, 1333 in 1375).



Angel Garcia Ibafiez
Osnovna literatura

Katekizem katoliske Cerkve,
1322-1355.

Sv. Janez Pavel II., Okr. Ecclesia de
Eucharistia, 17. 4. 2003, 11-20; 47-52.

Benedikt XVI., Apost. spod.
Sacramentum caritatis, 22. 2. 2007,
6-13; 16-29; 34-65.

Kongregacija za bogosluzje in
disciplino zakramentov, Navodilo
Redemptionis Sacramentum, 25. 3.
2004, 48-79.

Priporoceno branje

Sv. JoZefmarija, Pridiga Evharistija,
skrivnost vere in ljubezni, v Jezus
prihaja mimo, 83-94.

J. Ratzinger, Bog nam je blizu:

vvvvv

DruZina, Ljubljana 2005.



[1]11. vatikanski koncil, Konst.
Sacrosanctum Concilium, 47.

[2]1zraz evharistija pomeni zahvala
in kaZe na Jezusove besede pri zadnji
vecerji: »In vzel je kruh, se zahvalil
[se pravi, izrekel evharisticno
molitev in slavilno molitev Bogu
Ocetu], ga razlomil, jim ga dal in
rekel ...« (Lk 22,19; prim. 1 Kor
11,24).

[3]Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, 86.

[4]11. vatikanski koncil, Odlok
Presbyterorum Ordinis, 5.

[5]Prim. II. vatikanski koncil, Konst.
Lumen gentium, 11.

[6]Sv. Janez Pavel II., Okr. Ecclesia de
Eucharistia, 29.



[7]Prim. II. vatikanski koncil, Konst.
Sacrosanctum Concilium, 22;
Kongregacija za bogosluzje in
disciplino zakramentov, Navodilo
Redemptionis Sacramentum, 14-18.

[8]Prim. Rimski misal, Institutio
generalis, 320. V latinskem obredu
mora biti kruh opresen, se pravi
nekvasen; prim. prav tam.

[9]Prim. Rimski misal, Institutio
generalis, 319. V latinski Cerkvi se
vinu doda malo vode; prim. prav
tam. Besede, ki jih duhovnik
izgovarja, ko vinu dodaja vodo,
izrazajo pomen tega obreda: »Po
skrivnosti te vode in vina naj bomo
deleZni boZje narave Kristusa, ki je
postal deleZen naSe CloveSke
narave« (Rimski misal, Darovanje).
Cerkveni oCetje so v tem obredu
videli tudi zedinjenje Cerkve s
Kristusom v evharisti¢ni daritvi;
prim. sv. Ciprijan, Ep. 63,13: CSEL
3,711.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-19-evharistija-1/ (19.
Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/tema-19-evharistija-1/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-19-evharistija-1/

	TEMA 19. Evharistija (1)

