opusdei.org

TEMA 18. Krst in
birma

Krst podeli kristjanu
opravicCenje. Pri birmi je krstna
dediS¢ina dopolnjena z
nadnaravnimi darovi in
krscansko zrelostjo.

15. Dec. 2013

KRST

1. Postavitev in svetopisemski
temelji

Med Stevilnimi starozaveznimi
podobami Kkrsta izstopajo vesoljni



potop, prehod Cez RdeCe morje in
obrezovanje, ker se izrecno omenjajo
v Novi zavezi v zvezi s tem
zakramentom (prim. 1 Pt 3,20-21; 1
Kor 10,1; Kol 2,11-12). Z nastopom
Janeza Krstnika se obred z vodo, ki Se
nima odreSilnega ucinka, pridruzi
doktrinalni pripravi, spreobrnjenju
in Zelji po milosti, ki so stebri
prihodnjega katehumenata.

Jezus je kr$Cen v Jordanu na zacetku
svojega javnega delovanja (prim. Mt
3,13-17), ne zaradi potrebe, temvec iz
odreSilne solidarnosti. V tistem
trenutku je dokonc¢no dolocena voda
kot materialni element zakramenta.
Poleg tega se odpre nebo, spusti se
Sveti Duh v obliki goloba in glas Boga
Oceta potrdi Kristusovo bozje
sinovstvo: to so dogodki, ki na Glavi
prihodnje Cerkve razodevajo tisto,
kar se bo kasneje zakramentalno
uresnicilo na njenih udih.



Kasneje pride do srecanja z
Nikodemom, ko se Jezus izrece o
pnevmatolo$ki vezi, ki obstaja med
krstno vodo in odreSenjem, iz ¢esar
izhaja potreba po njej: »Ce se kdo ne
rodi iz vode in Duha, ne more priti v
boZje kraljestvo« (Jn 3,5).

Velikonoc¢na skrivnost podeli krstu
njegovo odreSilno vrednost; Jezus je
dejansko »Ze prej govoril o svojem
trpljenju, ki ga bo prestajal v
Jeruzalemu, kot o "krstu", s katerim
mora biti kr$¢en (prim. Mr 10,38 Lk
12,50). Kri in voda, ki sta pritekli iz
prebodene strani kriZzanega Jezusa
(prim. Jn 19,34), sta podobi krsta in
evharistije, zakramentov novega
Zivljenja (prim. Jn 5,6-8)« (Katekizem,
1225).

Predno se povzpne v nebo rece
Gospod svojim apostolom: »Pojdite
torej in naredite vse narode za moje
ucence: krscujte jih v ime Oceta in
Sina in Svetega Duha in ucite jih



izpolnjevati vse, karkoli sem vam
zapovedal« (Mt 28,19-20). To
narocilo, ki se ga zvesto drzijo od
binkosti naprej, oznacuje glavni cilj
evangelizacije, ki je Se vedno
aktualen.

Ob teh besedilih sv. Tomaz Akvinski
razlaga, da je bila postavitev krsta
veCkratna: glede materije se to zgodi
pri Jezusovem Krstu; njegova potreba
je bila potrjena v Jn 3,5; njegova
uporaba se je zacela, ko je Jezus
poslal svoje uCence oznanjat in
krscevat; njegova ucinkovitost izhaja
iz trpljenja; njegovo Sirjenje je bilo
zapovedano v Mt 28,19."

2. Opravicenje in ucinki krsta

V Rim 6,3-4 beremo: »Ali mar ne
veste, da smo bili vsi, ki smo bili
krsceni v Kristusa Jezusa, krsceni v
njegovo smrt? S krstom smo bili torej
skupaj z njim pokopani v smrt, da bi
prav tako, kakor je Kristus v moci
Ocetovega veliCastva vstal od mrtvih,



tudi mi stopili na pot novosti
Zivljenja.« Krst, ki v verniku obnovi
Kristusovo pot na zemlji in njegovo
odreSenjsko delo, podeli kristjanu
opravicenje. Prav o tem govori Kol
2,12: »S krstom ste bili namrec
pokopani skupaj z njim, v njem ste
bili tudi obujeni, po veri v delovanje
Boga, ki ga je obudil od mrtvih.« Tu
se sedaj vkljuci vidik vere, po kateri
si skupaj z obredom vode »obleCemo
Kristusag, kot je zapisano v Gal
3,26-27: »Vi vsi ste namrecC po veriv
Kristusa Jezusa BoZji sinovi. Kajti vsi,
ki ste bili krS¢eni v Kristusa, ste
oblekli Kristusa.«

Ta resni¢nost o opravicenju po krstu
prevzame konkretne ucinke v
kristjanovi dusi, ki jih teologija
predstavlja kot ozdravljajoce in
povzdigujocCe ucinke. Prvi se
nanasajo na odpuscanje grehov,
kakor poudarja Petrovo oznanjanje:
»Peter jim je odgovoril: "Spreobrnite
se! Vsak izmed vas naj se da vimenu



Jezusa Kristusa krstiti v odpuscanje
svojih grehov in prejeli boste dar
Svetega Duha"« (Apd 2,38). To
vkljuCuje izvirni greh in pri odraslih
tudi vse osebne grehe. V celoti je
odstranjena tudi ¢asna in vecna
kazen. Vseeno pa v krScencu ostanejo
»neke Casne posledice greha, kakor
so trpljenje, bolezen in smrt ali
Zivljenju lastne krhkosti, kakor so to
znacajske slabosti itn., pa tudi ona
nagnjenost h grehu, ki ji izrocilo
pravi poZzeljivost, ali, reCeno v
prispodobi "netivo greha" (fomes
peccati)« (Katekizem, 1264).

Povzdigujoci vidik se nanasa na
izlitje Svetega Duha; kajti »v enem
Duhu smo bili namre¢ mi vsi
krsceni« (1 Kor 12,13). Ker gre za
»Kristusovega Duha« (Rim 8,9),
prejmemo »duha posinovljenja« (Rim
8,15), kot sinovi v Sinu. Bog podeli
kr$¢encu posvecujoco milost,
teologalne in moralne kreposti ter
darove Svetega Duha.



Skupaj s podeljeno milostjo »krst
zapecati kristjana z neizbrisnim
duhovnim znamenjem ("character")
za pripadnost Kristusu. Tega
znamenja ne izbriSe noben greh,
Ceprav greh preprecuje, da bi krst
obrodil sadove

odreSenja« (Katekizem, 1272).

Ker smo bili kr$¢eni v enem Duhu, da
bi bili »eno telo« (1 Kor 12,13), je
vClenitev v Kristusa istoasno tudi
vClenitev v Cerkev in v njej ostanemo
povezani z vsemi Kristjani, tudi s
tistimi, ki niso v polnem obcestvu s
katolisko Cerkvijo.

Nazadnje omenimo Se to, da so
krs€eni »izvoljeni rod, kraljevsko
duhovnistvo, svet narod, ljudstvo za
boZjo last, da bi oznanjali odlike
tistega, ki vas je poklical iz teme v
svojo ¢udovito luc« (1 Pt 2,9): delezni
so torej skupnega duhovniStva
vernikov in so »"dolZni pred ljudmi
izpovedovati vero, ki so jo po Cerkvi



prejeli od Boga" (LG 11), in se
udeleZevati apostolske ter misijonske
dejavnosti boZjega

ljudstva« (Katekizem, 1270).

3. Potrebnost krsta

Novozavezna kateheza za Kristusa
kategoricno trdi, da »pod nebom
ljudem ni dano nobeno drugo ime,
po katerem naj bi se mi resili« (Apd
4,12). In glede na to, da biti »krSCen v
Kristusa« pomeni »obleci

Kristusa« (Gal 3,27), je treba v vsej
njihovi tezi razumeti Jezusove
besede: »Kdor bo sprejel vero in bo
krscen, bo reSen, kdor pa ne bo
sprejel vere, bo obsojen« (Mr 16,16).
Od tod izhaja vera Cerkve v to, da je
krst potreben za zveliCanje.

Slednje velja razumeti v skladu s
skrbno formuliranimi besedami
uciteljstva: »Krst je potreben za
zveliCanje tistim, ki jim je bil
evangelij oznanjen in so imeli
moznost prositi za zakrament (prim.



Mr 16,16). Cerkev ne pozna drugega
sredstva za zagotovitev vstopa v
vecno blaZenost, kakor je krst; zato se
skrbno varuje zanemarjanja
poslanstva, ki ga je prejela od
Gospoda, naj dela za to, da se "iz
vode in Duha" prerodijo vsi tisti, ki
morejo biti kr$Ceni. Bog je zveliCanje
navezal na zakrament krsta, toda on
sam ni vezan na svoje

zakramente« (Katekizem, 1257).

Dejansko obstajajo posebne situacije,
v katerih je glavne sadove krsta
mogocCe pridobiti brez
zakramentalnega dejanja. Toda
ravno zato, ker ni zakramentalnega
znamenja, tudi ni gotovosti o
podeljeni milosti. To, kar cerkveno
izrocCilo imenuje krst krvi in krst
Zelja, ni »prejeto dejanje«, temvec
skupek okolis¢in, ki sovpadajo pri
nekem ¢loveku in dolocajo pogoje za
to, da je mogoce govoriti o
zvelianju. Tako razumemo »trdno
prepricanje, da so tisti, ki pretrpijo



smrt zaradi vere, ne da bi bili prejeli
Kkrst, s svojo smrtjo krSceni za
Kristusa in s Kristusom« (Katekizem,
1258). Na analogen nacin Cerkev
pravi, da »vsak Clovek, ki ob
nepoznanju Kristusovega evangelija
in njegove Cerkve iSCe resnico in
izpolnjuje bozjo voljo, kolikor jo
spozna, more biti zvelican. Mogoce je
predpostavljati, da bi taki lJjudje imeli
izreCno Zeljo po krstu, ¢e bi poznali
njegovo potrebnost« (Katekizem,
1260).

OkoliSCine za krst krvi in Zelja ne
vkljucujejo primerov, ko otroci
umrejo brez krsta. Glede njih
»Cerkev ne more drugega kakor
zaupati boZjemu usmiljenju, kakor to
dela pri pogrebnem obredu zanje;
vendar nam ravno vera v usmiljenje
Boga, ki hocCe, da se vsi ljudje
zvelicCajo (prim. 1 Tim 2,4), omogoca
zaupanje v to, da obstaja tudi pot
zveliCanja za otroke, umrle brez
krsta (prim. Katekizem, 1261).



4. Liturgicni obred

»Obredi sprejema« skusajo pravilno
razloCevati voljo kandidatov ali
njihovih starSev, da prejmejo
zakrament in prevzamejo njegove
posledice. Sledijo svetopisemska
berila, ki orisujejo krstno skrivnost
in so obrazloZeni v pridigi. Nato se
obrnemo k posredovanju svetnikov,
v katerih obcCestvo bo kandidat
pridruZen; molitev eksorcizma in
maziljenje z oljem katehumenov
oznacujeta boZje varstvo zoper pasti
hudega duha. V nadaljevanju se
blagoslovi vodo z obrazci visoke
katehetske vsebine, ki zvezi voda-
Duh dajo liturgi¢no obliko. Vera in
spreobrnjenje se izrazita pri
trinitari¢ni izpovedi ter pri odpovedi
Satanu in grehu.

Nato se zaCne zakramentalni del
obreda, »s kopeljo vode z besedo« (Ef
5,26). Ne glede na to, ali se izvede
izlivanje vode ali potopitev, je treba



poskrbeti, da voda teCe po glavi, s
¢imer se ponazarja resni¢no
oCiSCenje duSe. Veljavna materija
(prvina) zakramenta je voda, ki jo kot
tako smatrajo ljudje po sploSnem
prepricanju. Medtem ko delivec
zakramenta trikrat izlije vodo na
kandidatovo glavo oz. jo potopi,
izgovarja besede: »NN, jaz te krstim v
imenu Oceta in Sina in Svetega
Duha.«

Pokrstni (oz. razlagalni) obredi
orisujejo skrivnost, ki je bila
udejanjena. Mazili se kandidatovo
glavo (v primeru, da takoj zatem ne
sledi birma), kar zaznamuje njegovo
deleznost pri skupnem duhovnistvu
in naznanja kasnejSe maziljenje s
krizmo. Kr$€enec prejme belo
oblacilo kot spodbudo k ohranjanju
krstne nedolznosti in kot simbol
novega Zivljenja, ki mu je bilo
podeljeno. Sveca, priZzgana s
plamenom velikonoc¢ne svece,
simbolizira Kristusovo luc, ki jo



prejmemo, da bi Ziveli kot otroci luci.
Tako imenovani obred effeta, ki se
izvede na usesih in ustih krscenca,
ponazarja drZzo poslusanja in
oznanjanja boZje besede. Na zadnje
Se molitev oCenas pred oltarjem
pokaZe na nov polozaj bozjega
otroka.

5. Delivec in prejemnik

Redni delivec je skof, duhovnik in v
latinski Cerkvi tudi diakon. V
primeru potrebe more Krstiti
katerikoli moski ali Zenska, celo
nekristjan, Ce je le njegov namen
storiti tisto, kar veruje Cerkev, ko to
izvrsuje.

Krst je namenjen vsem mosSkim in
Zenskam, ki ga Se niso prejeli.
Potrebni pogoji kandidata so odvisni
od tega, ali je otrok ali odrasel.
Otroci, ki Se niso dosegli starosti
razsodnosti, morajo prejeti
zakrament v prvih dneh Zivljenja,
kakor hitro to omogoca njihovo in



materino zdravje; drugacno ravnanje
je, reCeno z mocnimi besedami
svetega JoZefmarija, »hud prekrSek
proti pravi¢nosti in ljubezni«®,
Dejansko je krst, kot vrata v Zivljenje
milosti, absolutno zastonjski
dogodek, za katerega veljavnost je
dovolj to, da ni zavrnjen; po drugi
strani pa je kandidatova vera, ki je
nujno eklezialna, izraZena v veri
Cerkve. Kljub temu pa obstajajo
doloCene omejitve glede krsc¢evanja
otrok: to ni namrec dopustno, Ce ni
soglasja starSev ali Ce ni zadostnega
jamstva o bodoci vzgoji v katoliski
veri. V zvezi s slednjim se dolocijo
botri, ki so izbrani izmed zglednih
ljudi.

Odrasli kandidati se pripravljajo na
katehumenatu, ki je strukturiran
skladno s krajevno prakso, s ciljem,
da v okviru istega obreda prejmejo
tudi birmo in prvo obhajilo. V tem
Casu so deleZzni spodbude k temu, da
bi gojili Zeljo po milosti, vklju¢no z



namenom prejeti zakrament, kar je
pogoj za veljavnost. IstoCasno poteka
doktrinalno poucevanje, ki si
prizadeva v kandidatu postopoma
vzbuditi nadnaravno krepost vere in
resnicno spreobrnjenje srca, kar
lahko zahteva tudi radikalne
spremembe v kandidatovem
Zivljenju.

BIRMA

1. Svetopisemski in zgodovinski
temelji

Prerokbe o Mesiju so oznanjevale, da
bo »na njem pocival Gospodov

duh« (Iz 11,2), in da bo on izvoljeni,
ki je poslan: »Glejte, moj sluZabnik, ki
ga podpiram, moj izvoljeni, ki se ga
veseli moja duSa. PoloZil sem nanj
svojega duha, narodom bo delil
pravico« (Iz 42,1). PreroSko besedilo
je Se bolj izrecno, ko prihaja iz
Mesijevih ust: »Duh Gospoda Boga je
nad menoj, ker me je Gospod mazilil.



Poslal me je, da oznanim blagovest
ubogim« (Iz 61,1).

Nekaj podobnega je oznanjeno tudi
za celotno boZje ljudstvo; njegovim
¢lanom Bog pravi: »Svojega duha
denem v vaso notranjost in storim,
da se boste ravnali po mojih
zakonih« (Ezk 36,27); v J1 3,2 pa je
poudarjena univerzalnost tega izlitja:
»Tudi na hlapce in dekle bom v tistih
dneh razlil svojega duha.«

V skrivnosti uclovecenja se uresnici
mesijanska prerokba (prim. Lk 1,35),
ki je potrjena, dopolnjena in javno
razodeta z maziljenjem ob Jordanu
(prim. Lk 3,21-22), ko se nad Kristusa
spusti Duh v obliki goloba in Ocetov
glas udejanji prerokbo izvoljenosti.
Gospod sam se na zacCetku svojega
delovanja predstavi kot boZji
maziljenec, v katerem se izpolnjujejo
prerokbe (prim. Lk 4,18-19) in ki se
pusti voditi Duhu (prim. Lk 4,1; 4,14;



10,21) vse do trenutka svoje smrti
(prim. Heb 9,14).

Preden izroci svoje Zivljenje za nas,
Jezus obljubi, da bo poslal Duha
(prim. /n 14,16; 15,26; 16;13), kar se
dejansko zgodi na binkosti (prim.
Apd 2,1-4) v neposredni navezi na
Joelovo prerostvo (prim. Apd
2,17-18), in s tem se pricne vesoljno
poslanstvo Cerkve.

Isti Duh, ki se je v Jeruzalemu razlil
nad apostole, se po njih prenasa na
krscene preko polaganja rok in
molitve (prim. Apd 8,14-17; 19,6); ta
praksa postane tako znana v prvotni
Cerkvi, da je v Pismu Hebrejcem
izpricana kot del »zaCetne besede« in
»temeljev« (Heb 6,1-2). Ta
svetopisemski okvir se dopolni s
Pavlovim in Janezovim izrocilom, ki
poveZe pojma »maziljenje« in
»pecat« z Duhom, izlitim nad
kristjane (prim. 2 Kor 1,21-22; Ef1,13;
1/n 2,20.27). Slednje se pojavlja v



liturgiji Ze v najstarodavnejsih
dokumentih kot maziljenje
kandidata z diSavnim oljem.

Isti dokumenti izpricujejo prvotno
obredno enotnost treh zakramentov
uvajanja, ki so se podeljevali med
velikonoCnim slavjem, ki ga je v
stolnici vodil skof. Potem ko se
krs¢anstvo razsiri izven mest in
krscevanje otrok postane mnoZic¢no,
pa ni ve¢ mogoce slediti prvotni
praksi. Medtem ko je na zahodu
birmanje pridrzano Skofu in lo¢eno
od krsta, se na vzhodu ohrani
enotnost zakramentov uvajanja, ki
jih novorojenemu istoc¢asno podeli
duhovnik. Temu se na vzhodu doda
Se naraScajocCi pomen maziljenja z
miro (myron), Ki se razsiri na razlicne
dele telesa; na zahodu se polaganje
rok spremeni v splosno polaganje
nad vse birmance, vsakdo pa prejme
maziljenje na Celu.



2. Liturgicni pomen in
zakramentalni ucinki

Krizmo, Ki sestoji iz olivnega olja in
balzama, posveti izklju¢no Skof ali
patriarh med krizmeno maso.
Maziljenje birmanca s sveto krizmo
je znamenje njegove posvetitve. »Z
birmo so kristjani, to se pravi tisti, ki
so maziljeni, bolj delezni poslanstva
Jezusa Kristusa in polnosti Svetega
Duha, s katerim je on napolnjen, da
bi vse njihovo Zivljenje razsirjalo
"prijeten Kristusov vonj" (prim. 2 Kor
2,15). S tem maziljenjem, prejme
birmanec "znak", pecat Svetega
Duha« (Katekizem, 1294-1295).

Kadar se podeljuje loceno od krsta, je
pred tem maziljenjem obnovitev
krstnih obljub in izpoved vere
birmancev. »Tako se jasno pokaZe, da
birma stoji na ¢rti krsta kot njegovo
nadaljevanje« (Katekizem, 1298).
Nato v rimski liturgiji sledi extensio
manuum Skofa nad vse birmance,



medtem ko izgovarja molitev z
globokim pomenom epikleze (se
pravi klicanja in prosnje). S tem
pridemo do specificno
zakramentalnega dela obreda, ki se
»podeljuje z maziljenjem s sveto
krizmo na ¢elu med poloZitvijo roke
in z besedami: "Sprejmi potrditev —
dar Svetega Duha."« V vzhodnih
Cerkvah se maziljenje opravi na
najpomembnejsih delih telesa, kar
vsakokrat spremlja obrazec: »Bodi
zapecCaten (zaznamovan) z darom
Svetega Duha« (Katekizem, 1300).
Obred se zakljuci s poljubom miru, ki
naznacuje cerkveno obcestvo s
Skofom (prim. Katekizem, 1301).

Tako torej birma vsebuje notranjo
povezanost s krstom, ¢eprav to ni
nujno izrazeno v enem samem
obredu. Prejem birme v kandidatu
dopolni krstno dedis¢ino z
nadnaravnimi darovi, znacilnimi za
krSc¢ansko zrelost. Birma se podeljuje
samo enkrat, saj »vtisne v duso neko



neizbrisno duhovno znamenje,
"character"”. To je znamenje za to, da
je Jezus Kristus zaznamoval kristjana
s peCatom svojega Duha in ga odel z
mocjo od zgoraj, da bi bil njegova
prica« (Katekizem, 1304). S tem
zakramentom Kkristjani prejmejo
posebno obilje darov Svetega Duha,
se tesneje povezejo s Cerkvijo in tako
prejmejo »strozjo dolznost, da kot
resni¢ne Kristusove price hkrati z
besedo in z dejanjem razSirjajo in
branijo vero.«*

3. Delivec in prejemnik

Kot nasledniki apostolov so samo
Skofje »prvotni delivci svete
birme«¥., V latinskem obredu je
redni delivec izklju¢no Skof;
duhovnik more veljavno birmati
samo v primerih, ki so predvideni v
splosni zakonodaji (krS¢evanje
odraslih, sprejem v katolisko
obcestvo, smrtna nevarnost), ali
kadar prejme posebno pooblastilo od



Skofa. V vzhodnih Cerkvah je redni
delivec tudi duhovnik, pri cemer
mora vedno uporabljati krizmo, ki jo
je posvetil patriarh ali Skof.

Kot zakrament uvajanja je birma
namenjena vsem Kkristjanom, ne le
nekaterim izbrancem. V latinskem
obredu se podeljuje, ko kandidat
doseZe starost razsodnosti;
konkretna zahtevana starost je
odvisna od krajevne prakse, ki mora
upostevati, da gre za zakrament
uvajanja. Za prejem je potrebno
predhodno izobraZevanje, resni¢en
namen in stanje milosti.

Philip Goyret
Osnovna literatura

Katekizem katoliske Cerkve,
1212-1321

Kompendij katekizma katoliske
Cerkve, 251-270



[1] Prim. Sv. Tomaz Akvinski, In IV
Sent., d.3, q.1, a.5, sol.2.

[2] Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, 78.

[3] II. vatikanski koncil, konst. Lumen
Gentium, 11.

[4] Prav tam, 26.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-18-Kkrst-in-birma/ (21.
Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/tema-18-krst-in-birma/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-18-krst-in-birma/

	TEMA 18. Krst in birma

