opusdei.org

TEMA 6. Stvarjenje

Nauk o stvarjenju predstavlja
prvi odgovor na temeljna
vprasanja o nasem izvoru in
cilju.

27. Dec. 2013

Uvod

Pomembnost resnice o stvarjenju se
opira na dejstvo, da je to »temelj vseh
odreSenjskih bozjih zamislj; [...] je
zaCetek zgodovine odresSenja, ki
doseze vrhunec v

Kristusu« (Kompendij, 51). Tako Sveto
pismo (1 Mz 1, 1) kot Credo se



zaCneta z izpovedjo vere v Boga
Stvarnika.

Za razliko od drugih velikih
skrivnosti naSe vere (Trojica in
uteleSenje) je stvarjenje »prvi
odgovor na osnovna Clovekova
vprasanja o njegovem izvoru in
njegovem cilju« (Kompendij, 51), ki si
jih Clovekov duh zastavlja in na
katera more do dolocene mere tudi
odgovoriti, kot se pokaze s filozofsko
mislijo; in kljub pripovedim o izvoru
sveta, navzocfim v verski kulturi
mnogih ljudstev (prim. Katekizem,
285), je bil specifi¢ni pojem
stvarjenja dejansko zaobjet Sele z
judovsko-kr$¢anskim razodetjem.

Stvarjenje je torej skrivnost vere in
obenem resnica, ki je dostopna
naravnemu razumu (prim.
Katekizem, 286). Zaradi te posebne
umescenosti med vero in razumom
je stvarjenje dobra izhodiS¢na tocka
prinalogi evangelizacije in dialoga, h



kateri so kristjani vedno — Se zlasti
pa v danasSnjem casu[1] — poklicani,
tako kot je storil Ze sv. Pavel na
atenskem Areopagu (Apd 17,16-34).

Navadno lo¢imo med stvarjenjskim
dejanjem Boga in stvarstvom, ki je
posledica tega boZjega delovanja.[2]
Skladno s to shemo so v nadaljevanju
predstavljeni osnovni dogmatski
vidiki stvarjenja.

1. Stvarjenjsko dejanje

1.1. »Stvarstvo je skupno delo svete
Trojice« (Katekizem, 292)

Razodetje predstavlja bozje
stvarjenjsko dejanje kot sad njegove
vsemogocnosti, njegove modrosti in
njegove ljubezni. Stvarjenje po
navadi na poseben nacin
pripisujemo OcCetu (prim. Kompendij,
52), tako kot odresSenje pripisujemo
Sinu in posvecevanje Svetemu Duhu.
Obenem pa so dejanja svete Trojice
ad extra (prvo izmed teh je



stvarjenje) skupna vsem trem
osebam, zato je na mestu vprasanje o
specificni vlogi vsake osebe pri
stvarjenju, kajti »vsaka bozja oseba
izvrSuje skupno delo v skladu s
svojim osebnim

svojstvom« (Katekizem, 258). V tem je
pomen prav tako tradicionalnega
pripisovanja bistvenih lastnosti
(vsemogocnost, modrost, ljubezen)
stvariteljskemu delovanju Oceta,
Sina in Svetega Duha.

V nicejsko-carigrajski veroizpovedi
izpovedujemo naso vero v »enega
Boga, OCeta vsemogocCnega, Stvarnika
nebes in zemlje«; »v enega Gospoda
Jezusa Kristusa [...], [po katerem] je
vse ustvarjenoc; in »v Svetega Duha,
Gospoda, ki oZivlja« (DH 150).
Krsc¢anska vera torej ne govori zgolj
o stvarjenju ex nihilo, iz nic¢, kar
nakazuje na vsemogocnost Boga
Oceta; temvec tudi o stvarjenju,
uresni¢enem z razumom, z bozjo
modrostjo — Logos, po katerem je



vse nastalo (prim. /n 1,3); in o
stvarjenju ex amore (GS 19), ki je sad
svobode in ljubezni, ki je Bog sam,
Duh, ki izhaja iz OcCeta in Sina.
Posledi¢no so veCna izhajanja bozjih
oseb temelj za njihovo stvariteljsko
delovanje.[3]

Tako kot enotnost Boga ni v
nasprotju z njegovim bitjem v treh
osebah, tako na analogen nacin
enotnost stvariteljskega pocela ne
nasprotuje razlicnosti v nacinih
delovanja vsake boZje osebe.

»Stvarnik nebes in zemlje«

»“V zaCetku je Bog ustvaril nebo in
zemljo." Te prve besede Svetega
pisma zatrjujejo tri stvari: vecni Bog
je postavil zaCetek vsemu, kar biva
razen njega. Samo on je stvarnik
(glagol “ustvariti" — hebrejsko bara
— ima za osebek vedno Boga). Celota
vsega, kar obstaja (izraZeno z
obrazcem “nebo in zemlja"), je



odvisna od njega, ki ji daje
bit« (Katekizem, 290).

Samo Bog lahko ustvarja v pravem
pomenu besede[4], kar pomeni dati
stvarem izvor iz nic (ex nihilo), ne da
bi izhajal iz neCesa Ze obstojeCega; za
to je potrebna neskonc¢na aktivna
zmoznost, ki pripada samo Bogu
(prim. Katekizem, 296-298). Zato je
stvariteljsko vsemogoc¢nost primerno
pripisati OcCetu, saj je on v Trojici —
receno v klasiCnem izrazoslovju —
fons et origo, to pomeni oseba, iz
katere izhajata drugi dve, pocCelo
brez pocela.

KrSc¢anska vera trdi, da je temeljna
razlika v stvarnosti razlika, ki obstaja
med Bogom in njegovimi
ustvarjeninami. To je prineslo novost
v prvih stoletjih, ko je nasprotje med
dvema poloma, med duhom in
materijo, povzrocalo med seboj
nezdruZljive poglede (materializem
in spiritualizem, dualizem in



monizem). Krs¢anstvo je prelomilo te
kalupe predvsem s trditvijo, da je
tudi materija (tako kot duh) del
stvarjenja edinega preseznega Boga.
Kasneje je sv. Tomaz razvil
metafiziko stvarjenja, ki opisuje Boga
kot samostojno obstojecega (Ipsum
Esse Subsistens). Kot prvotni vzrok
absolutno presega svet; in obenem je
z udeleZenostjo njegove biti v
ustvarjeninah notranje navzoc v njih,
one pa so v vsem odvisne od njega, ki
je vir njihove biti. Bog je superior
summo meo in istoCasnointimior
intimo meo (Sv. Avgustin, Izpovedi, 3,
6, 11; prim. Katekizem, 300).

»In je po njem vse ustvarjeno«

Modrostna literatura Stare zaveze
predstavlja svet kot sad boZje
modrosti (prim. Mdr 9,9). »Svet ni
proizvod kakrsnekoli nujnosti, slepe
usode ali nakljuc¢ja« (Katekizem, 295),
temvec vsebuje razumljivost, ki jo
ClovesSki razum, ko je delezen luci



boZjega uma, lahko dojame, vendar
ne brez truda ter v duhu poniZnosti
in spostovanja do Stvarnika in
njegovega dela (prim. Job 42,3; prim.
Katekizem, 299). Ta razvoj doseze
svoj polni izraz v Novi zavezi: ko
Sina, Jezusa Kristusa, istoveti z
Logosom (prim. Jn 1,1 sl.), zatrjuje, da
je boZja modrost oseba, uteleSena
Beseda, po kateri je bilo vse
ustvarjeno (prim. J/n 1,3). Sveti Pavel
izrazi ta odnos stvarstva do Kristusa
s pojasnilom, da so bile vse stvari
ustvarjene v njem, po njem in zanj
(prim. Kol 1,16-17).

Pri izvoru kozmosa je torej navzoc
nek stvariteljski um (prim.
Katekizem, 284)[5]. Krs¢anstvo ima
od vsega zacetka veliko zaupanje v
spoznavno zmoznost cloveSkega
razuma; in trdno gotovost v to, da
razum (znanstveni, filozofski itd.)
nikoli ne bo mogel dospeti do veri
nasprotnih trditev, saj oboje izhaja iz
istega izvora.



Neredko je sliSati, da kdo postavlja
neresni¢na nasprotovanja, kot na
primer med stvarjenjem in evolucijo.
V resnici pa primerna epistemologija
ne le razlikuje med podrodji, ki so
lastna naravnim znanostim in veri,
temvec tudi priznava filozofiji nek
potreben element posredovanja, kajti
znanosti s svojo lastno metodo in
predmetom proucevanja ne pokrijejo
celotnega podrocja CloveSkega
razuma; in vera, ki se nanasa na isti
svet, o katerem govorijo znanosti,
potrebuje filozofske kategorije zato,
da se izrazi in vstopi v dialog s
Clovesko racionalnostjo.[6]

Zato je razumljivo, da je Cerkev od
vsega zacCetka iskala dialog z
razumom: z razumom, ki se zaveda,
da je ustvarjen, ker ni sam sebi dal
obstoja niti ne razpolaga v polnosti s
svojo prihodnostjo; z razumom,
odprtim za to, kar ga presega,
skratka, odprtim za izvorni Razum.
Na paradoksen nacin pa razum,



zaprt v samega sebe, ki misli, da bo v
sebi naSel odgovor na svoja
najgloblja vprasanja, na koncu pride
do trditve o brezsmiselnosti obstoja
in do nepriznavanja moznosti za
spoznanje stvarnosti (nihilizem,
iracionalizem itd.).

»Gospod, ki oZivlja«

»Verujemo, da [svet] izhaja iz
svobodne volje Boga, ki je hotel, da bi
ustvarjena bitja postala delezna
njegove biti, njegove modrosti in
njegove dobrote: “Ti si ustvaril vse
stvarstvo, po tvoji volji je vse nastalo
in vse biva" (Raz 4,11). [...] “Dober je
Gospod vsem, usmiljen do vseh
svojih del" (Ps 145,9)« (Katekizem,
295). Zaradi tega, »ker je iz8lo iz
bozje dobrote, je stvarstvo delezno te
dobrote (“Bog je videl, da je dobro
[...]prav dobro“: 1 Mz 1,
3.10.12.18.21.31). Kajti Bog je hotel
stvarstvo kot dar« (Katekizem, 299).



Ta znacaj dobrote in svobodnega
daru nam omogoca v stvarjenju
razbrati delovanje Duha — ki »je vel
nad vodami« (I Mz 1,2) — kijev
Trojici oseba Dar, samoobstojeca
Ljubezen med Ocetom in Sinom.
Cerkev izpoveduje svojo vero v
stvarjenjsko delo Svetega Duha, ki
daje Zivljenje in je vir vsega dobrega.

[7]

Krscanska trditev o svobodnem
dejanju stvarjenja omogoca
preseganje ozkoglednosti drugih
pogledov, ki s tem, ko v Boga polagajo
nekaksno nujnost, na zadnje pridejo
do trditev o fatalizmu ali
determinizmu. Niti “znotraj" niti
“zunaj" Boga ni niCesar, kar bi ga
obvezovalo k stvarjenju. KakSen je
torej cilj, ki ga nagiba? Kaj je hotel s
tem, ko nas je ustvaril?

1.2. »Svet je bil ustvarjen za boZjo
slavo« (I. vatikanski koncil)



Bog je ustvaril vse »ne zato, da bi
svojo slavo povecal, temvec, da bi jo
razodel in posredoval« (Sv.
Bonaventura, Sent., 2,1,2,2,1). Prvi
vatikanski koncil (1870) uci: »V svoji
dobroti in z vsemogocno mocjo je ta
edini pravi Bog — ne zato, da bi
pomnozil svojo blaZenost ali da bi
pridobil svojo popolnost, temvec
zato, da bi svojo popolnost razodeval
z dobrotami, ki jih podeljuje stvarem
— s popolnoma svobodnim sklepom
v zaCetku Casov iz nic¢ ustvaril hkrati
obojno stvarstvo, duhovno in
telesno« (DS 3002, prim. Katekizem,
293).

»BoZja slava je v tem, da se
uresnicuje to razodevanje in to
priobCevanje boZje dobrote, zaradi
Cesar je bil svet ustvarjen. Narediti
nas po Jezusu Kristusu za svoje
posinovljene otroke, “taksen je bil
blagohotni sklep Ocetove volje, da bi
slavili veli¢astvo njegove milosti, s
katero nas je oblagodaril" (Ef 1,5-6).



“Kajti bozja slava je zivi ¢lovek, in
Clovekovo Zivljenje je gledati Boga
(Sv. Irenej, Adversus haereses,
4,20,7)« (Katekizem, 294).

DaleC od dialektike nasprotujocih si
pocel (kot je v primeru dualizma
manihejskega tipa in tudi v primeru
Heglovega monistiCnega idealizma),
trditev, da je boZja slava cilj
stvarjenja, ne pomeni zanikanja
Cloveka, ampak nepogresljivo danost
za njegovo uresnicenje. Krs¢anski
optimizem poganja svoje korenine v
skupnem povzdigovanju Boga in
Cloveka: »Clovek je velik samo, Ce je
Bog velik«.[8] Gre za optimizem in
logiko, ki dajeta absolutno prednost
dobremu, vendar pa zaradi tega nista
slepa glede zla v svetu in v zgodovini.

1.3. Ohranjanje in previdnost. Zlo

Stvarjenje ni omejeno na zacetek; »s
stvarjenjem Bog ne prepusti
ustvarjenega bitja njemu samemu.
Ne daje mu samo biti in bivanja,



ampak ga vsak trenutek vzdrzuje v
biti, mu daje delovati in ga nosi v
smeri k cilju« (Katekizem, 301). Sveto
pismo to boZje delovanje v zgodovini
primerja s stvarjenjskim dejanjem
(prim. Iz 44,24; 45,8; 51,13).
Modrostni spisi izrecno govorijo o
bozjem delovanju, ki ohranja svoje
ustvarjenine v bivanju. »In kako bi
kaj moglo obstajati, ako ti ne bi hotel,
in kako bi se moglo obdrzati, Cesar ti
ne bi poklical?« (Mdr 11,25). Sveti
Pavel gre Se dlje in to ohranjajoce
delovanje pripisuje Kristusu: »On je
obstajal pred vsemi stvarmi in v
njem je utemeljeno vse« (Kol 1,17).

Krscanski Bog ni urar ali arhitekt, ki
bi napravil svoje delo, potem pa bi ga
prepustil samemu sebi. TakSne
prispodobe so znacilne za deisticno
pojmovanje, po katerem se Bog ne
vmesSava v zadeve tega sveta. Toda to
predstavlja popacenje pristnega Boga
stvarnika, saj vkljucuje striktno



loCevanje stvarjenja od bozjega
ohranjanja in vodenja sveta.[9]

Pojem ohranjanja je kakor “most"
med stvarjenjskim dejanjem in
boZjim vodenjem sveta (previdnost).
Bog ne le ustvari svet in ga ohranja v
bivanju, temvec tudi vodi svoje
ustvarjenine »k poslednji popolnosti,
h kateri jih je poklical« (Kompendij,
55). Sveto pismo govori o absolutno
pric¢uje o njegovi oCetovski skrbi,
tako v manjsih stvareh kot v velikih
dogodkih zgodovine (prim.
Katekizem, 303). V tem kontekstu se
Jezus razodeva kot “uteleSena”
previdnost Boga, ki kot dobri Pastir
poskrbi za gmotne in duhovne
potrebe ljudi (Jjn 10,11.14-15; Mt
14,13-14 itd.) ter nas uci prepuscanja
njegovi skrbnosti (Mt 6,31-33).

Bog vse ustvari, ohranja in vodi z
dobroto. Od kod torej prihaja zlo?
»Na to vpraSanje, tako perece kakor



neizogibno, tako bolece kakor
skrivnostno, ne more zadoscati
nikakrSen nagel odgovor. Celota
krscanske vere je tista, ki sestavlja
odgovor na to vprasSanje [...]. Niti
enega vidika krs¢anskega sporocila
ni, ki ne bi bil v neCem odgovor na
vprasanje zla« (Katekizem, 309).

Stvarjenje ni od vsega zacCetka
dokoncano, temvec ga je Bog naredil
in statu viae, to pomeni, da je
usmerjeno k nekemu poslednjemu
cilju, ki ga Sele mora doseci. Pri
uresnicevanju svojih zamisli se Bog
posluzuje ustvarjenih bitjj in ljudi
napravlja delezne njegove
previdnosti, pri Cemer spostuje
njihovo svobodo tudi, kadar delajo
slabo (prim.Katekizem, 302, 307, 311).
Zares pa je presenetljivo, da »more
Bog v svoji vsemogocCni previdnosti
izvesti kaj dobrega iz posledic kakega
zla« (Katekizem, 312). Skrivnostna,
toda velika resnica je to, »da njim, ki



ljubijo Boga, vse pripomore k
dobremu« (Rim 8,28).[10]

Zdi se, da izkusnja zla kaZe na
napetost med boZjo vsemogocnostjo
in dobroto v njegovem delovanju v
zgodovini. Odgovor, ki je vsekakor
skrivnosten, najdemo v dogodku
Kristusovega kriZa, ki razodeva,
kaksSen je boZzji nacin, in je zato vir
modrosti za cloveka (sapientia
Crucis).

1.4. Stvarjenje in odresenje

Stvarjenje je »je prvi korak k zavezi
edinega Boga s svojim

ljudstvom« (Kompendij, 51). V Svetem
pismu je stvarjenje odprto za boZje
delovanje v zgodovini, katerega
vrhunec je Kristusova velikonoc¢na
skrivnost in ki bo doseglo svojo
konc¢no popolnost ob koncu casov.
Stvarstvo je narejeno tako, da je
usmerjeno na soboto, na sedmi dan,
ko je Gospod pocival, na dan, ko
doseZe vrhunec prvo stvarjenje in ki



se odpira osmemu dnevu, s katerim
se pri¢ne neko Se ¢udovitejSe dejanje:
odreSenje, novo stvarjenje v Kristusu
(2 Kol 5,7; prim. Katekizem, 345-349).

Tako se pokaZe neprekinjenost in
enotnost boZjega nacrta stvarjenja in
odreSenja. Med njima ni nobene
vrzeli, kajti ¢loveski greh ni
popolnoma pokvaril boZjega dela,
ampak je pretrgal vez. Odnos med
obema deloma — med stvarjenjem in
odreSenjem — lahko izrazimo z
razlago, da je stvarjenje prvi
odreSenjski dogodek, po drugi strani
pa ima zvelicavno odreSenje
znacilnosti nekega novega stvarjenja.
Ta odnos osvetljuje pomembne
vidike krscanske vere, kot je
usmerjenost narave k milosti ali
obstoj enega samega nadnaravnega
cilja za Cloveka.

2. Stvarstvo

Rezultat boZjega stvarjenjskega
dejanja je celota ustvarjenega sveta,



“nebo in zemlja" (1 Mz 1,1). Bog je
»Stvarnik vseh stvari, vidnih in
nevidnih, duhovnih in telesnih; ki je
s svojo vsemogocno mocjo v zacetku
Casa iz ni€ ustvaril hkrati obojno
stvarstvo, duhovno in telesno,
angelski in zemeljski svet; nato pa Se
Cloveka, ki obsega na neki nacin
oboje, ker sestoji iz duha in
telesa.«[11]

Krs$c€anstvo presega tako monizem (ki
trdi, da se materija in duh med seboj
meSata, da stvarnosti Boga in sveta
sovpadata), kot tudi dualizem (v
katerem sta materija in duh dve
izvorni in nasprotujoci si poceli).

Stvarjenjsko dejanje spada v bozjo
vecnost, toda ucinek tega dejanja je
zaznamovan s casnostjo. Razodetje
uci, da je bil svet ustvarjen kot svet s
casovnim zacetkom[12], to pomeni,
da je bil svet ustvarjen hkrati s
c¢asom, kar se izkaZe za zelo skladno



z enotnostjo boZjega nacrta, da se
razodene v zgodovini odreSenja.

2.1. Duhovni svet: angeli

»0Obstoj duhovnih, netelesnih bitij, ki
jih Sveto pismo navadno imenuje
angeli, je verska resnica. PriCevanje
Svetega pisma je tako jasno kakor
enodusnost izrocila« (Katekizem,
328). Oba jih prikazujeta v njihovi
dvojni vlogi slavilcev Boga in
prinasalcev sporocila o njegovem
odreSenjskem nacrtu. Nova zaveza
predstavlja angele v odnosu do
Kristusa: ustvarjeni so po njem in
zanj (Kol 1,16), v Jezusovem Zivljenju
so navzoci od njegovega rojstva do
vnebohoda in so znanilci njegovega
drugega prihoda v slavi (prim.
Katekizem, 333).

Ravno tako so prisotni od zacetka
zivljenja Cerkve, ki je delezna
njihove mogoc¢ne pomoci in se v svoji
liturgiji zdruZuje z njimi v ¢as¢enju
Boga. Zivljenje vsakega ¢loveka od



rojstva spremlja angel, ki ga varuje
in vodi k Zivljenju (prim. Katekizem,
334-336).

Teologija (zlasti sv. TomaZ Akvinski,
angelski ucitelj) in cerkveno
uciteljstvo sta proucevala naravo teh
¢isto duhovnih bitij, obdarjenih z
razumom in voljo, in pravita, da so
osebna in nesmrtna bitja, ki v
popolnosti presegajo vse bitja
vidnega sveta (prim. Katekizem, 330).

Angeli so bili ustvarjeni v stanju
preizkusnje. Nekateri so se
nepreklicno uprli proti Bogu. Satan
in drugi hudobni duhovi — ki so bili
ustvarjeni kot dobri, vendar so se
sami napravili za zle — so zapadli v
greh in nasScuvali nasSe prastarse, da
so gresili (prim. Katekizem, 391-395).

2.2. Materialni svet

Bog »je ustvaril vidni svet v vsem
njegovem bogastvu, njegovi
raznoli¢nosti in njegovem redu.



Sveto pismo simboli¢no prikazuje
Stvarnikovo delo kot zaporedje
Sesterih dni boZjega “dela", ki se
koncajo s “pocitkom" sedmega dne (1
Mz 1,1-2,4)« (Katekizem, 337).
»Cerkev je morala ponovno in
ponovno braniti dobrost stvarstva,
vklju¢no s snovnim svetom (prim. DS
286; 455-463; 800; 1333;

3002)« (Katekizem, 299).

»Vse stvarnosti prejmejo prav na
temelju ustvarjenosti svojo lastno
trdnost, resni¢nost in dobrost ter
svoje lastne zakone in svoj red« (GS
36,2). Resni¢nost in dobrost
ustvarjenega sveta izhajata iz enega
Boga Stvarnika, ki je hkrati troedin.
Tako je ustvarjeni svet na dolocen
nacin odsev delovanja bozjih oseb:
»V vseh ustvarjeninah se kakor sled
nahaja upodobitev Trojice.«[13]

V kozmosu je lepota in dostojanstvo,
kolikor je to delo Boga. Obstaja neka
solidarnost in hierarhija med bitji,



kar mora voditi h kontemplativni
drZi do ustvarjenega sveta in do
naravnih zakonov, ki ga urejajo
(prim. Katekizem, 339, 340, 342, 354).
Zagotovo je bil kozmos ustvarjen za
Cloveka, ki je od Boga dobil nalogo,
da gospoduje zemlji (prim. 1 Mz
1,28). TakSen ukaz ni povabilo h
gospodovalnemu izkoris¢anju
narave, marvec k udeleZenosti pri
boZji stvariteljski moci: preko svojega
dela Clovek sodeluje pri
izpopolnjevanju stvarstva.

Kristjan se zaveda pravic¢nih zahtev,
ki jih je ekoloski Cut izpostavil v
zadnjih desetletjih, brez da bi pri tem
zapadel v nekaksno medlo
poboZanstvenje sveta, ter potrjuje
vzviSenost Cloveka nad ostalimi bitji
kot »vrhunec stvarjenjskega

dela« (Katekizem, 343).

2.3. Clovek

Cloveska bitja uZivajo poseben
polozaj v boZjem stvarjenjskem delu



s tem, ko so hkrati deleZzna snovne in
duhovne stvarnosti. Samo za ¢loveka
pravi Sveto pismo, da ga je Bog
ustvaril »po svoji podobi in

slicnosti« (prim. 1 Mz 1,26). Od Boga
je bil postavljen na Celo vidnega
sveta in uZiva posebno dostojanstvo,
kajti »od vseh vidnih stvari je samo
Clovek sposoben spoznavati in ljubiti
svojega Stvarnika; je edina stvar,
katero je Bog hotel zaradi nje same;
samo on je poklican, da bi bil po
spoznanju in ljubezni deleZzen
bozjega Zivljenja. Za ta namen (cilj)
je bil ustvarjen, in to je temeljni
razlog za njegovo

dostojanstvo« (Katekizem, 356; prim.
prav tam, 1701-1703).

MosKki in Zenska v svoji razliCnosti in
komplementarnosti, kot ju je hotel
Bog, uZivata isto dostojanstvo kot
osebi (prim. Katekizem, 357, 369,
372). V obeh obstaja bistvena
enotnost telesa in dusSe, ki je “lik"
telesa. Cloveska dusa je duhovna, je



ustvarjena neposredno od Boga (ni
“narejena" od starSev niti ni vnaprej
obstojeca) in je nesmrtna (prim.
Katekizem, 366). Oboje (duhovnost in
nesmrtnost) je mogoce filozofsko
dokazati. Zaradi tega trditev, da
Clovek izhaja izklju¢no iz bioloske
evolucije (absolutni evolucionizem),
predstavlja redukcionisticen pogled.
V resnici obstajajo ontoloski skoki, ki
jih samo z evolucijo ni mogoce
razloZiti. Moralna vest in ¢lovekova
svoboda, na primer, izkazujeta
vzviSenost nad materialnim svetom
in sta dokaz za njegovo posebno
dostojanstvo.

Resnica o stvarjenju pomaga preseci
tako zanikanje svobode
(determinizem), kot tudi skrajno
nasprotje, ki jo neupraviceno
povzdiguje: CloveSka svoboda je
ustvarjena, ne absolutna, in obstaja v
vzajemni odvisnosti z resnico in
dobrim. Sanje o svobodi kot o Cisti
moci in samovoljnosti spadajo v



popaceno podobo ne le o ¢loveku,
temvec tudi o Bogu.

S svojo dejavnostjo in s svojim delom
je Clovek deleZen boZje stvarjenjske
moci.[14] Poleg tega sta njegov
razum in volja udeleZenost, iskra
bozje modrosti in ljubezni. Medtem
ko preostali vidni svet predstavlja
zgolj sled Trojice, je ¢lovesko bitje
pristna imago Trinitatis.

3. Nekatere prakticne posledice
resnice o stvarjenju

Radikalnost bozjega stvarjenjskega in
odreSenjskega dejanja zahteva od
Cloveka odgovor, ki naj ima prav tako
znacilnost totalnosti: “Ljubi Gospoda,
svojega Boga, z vsem srcem, z vso
dusSo in z vso mocjo!" (5 Mz 6,5; prim.
Mt 22,37; Mr 12,30; Lk 10,27). V tem
odzivu se nahaja resni¢na sreca,
edino, kar izpopolni njegovo
svobodo.



IstoCasno ima univerzalnost boZjega
dejanja tako intenziven kot
ekstenziven pomen: Bog ustvari in
odresi vsakega Cloveka in vse ljudi.
Clovekov odziv na boZji klic k temu,
da Ga ljubi z vsem svojim bitjem, je
tesno povezan s posredovanjem
njegove ljubezni vsemu svetu.[15]

Spoznanje in ob¢udovanje bozje
moci, modrosti in lJjubezni Cloveka
usmerja k drzi spoStovanja, ¢casCenja
in poniZznosti, k Zivljenju v boZji
navzocnosti, pri cemer se zaveda, da
je njegov otrok. Obenem vera v boZjo
previdnost kristjana vodi k
otroSkemu zaupanju v Boga v
vsakrsnih okoliS¢inah: s hvaleznostjo
za prejete dobrine in s preprosto
predanostjo v primeru tega, kar se
zdi slabo, kajti Bog iz zla izpelje vecje
dobrine.

Zavedajoc se, da je bilo vse
ustvarjeno za bozjo slavo, si kristjan
v vseh svojih dejanjih prizadeva



iskati resnicni cilj, ki navdaja
njegovo Zivljenje s sreco: to je boZja
slava, ne pa lastno slavohlepje. Trudi
se popraviti namen svojih dejanj,
tako da bo mogoce reci, da je edini
cilj njegovega Zivljenja ta: Deo omnis
gloria![16]

Bog je hotel Cloveka postaviti na Celo
svojega stvarstva in mu dal oblast
nad svetom, da bi ga izpopolnjeval s
svojim delom. Na ¢lovesSko dejavnost
lahko zaradi tega gledamo kot na
udelezenost pri bozjem
stvarjenjskem delu.

Velicina in lepota ustvarjenin ljudi
nagovarja k ob¢udovanju ter v njih
zbuja vprasanje o izvoru in usodi
sveta in Cloveka, pri Cemer jim
omogoca razbrati resnico o njihovem
Stvarniku. Ravno tako lahko kristjan
V resnici o stvarjenju najde odli¢no
izhodiS¢no tocko pri njegovem
dialogu z verniki razli¢nih religij, saj
gre za resnico, ki je deloma skupna



in ki predstavlja osnovo za potrditev
nekaterih temeljnih moralnih
vrednot ¢loveske osebe.

Santiago Sanz
Osnovna literatura
Katekizem katoliske Cerkve, 279-374.

Kompendij katekizma katoliske
Cerkve, 51-72.

DH, 125, 150, 800, 806, 1333,
3000-3007, 3021-3026, 4319, 4336,
4341.

I1. vatikanski koncil, Gaudium et spes,
10-18, 19-21, 36-39.

Priporoceno branje
Sv. Avgustin, Izpovedi, XII.

Sv. TomaZz Akvinski, Summa
Theologiae, 1, qq. 44-46.



Sv. JoZefmarija, Pridiga Strastno
ljubiti svet, v Pogovori z msgr.
Escrivdjem, 113-123.

Janez Pavel II., Spomin in istovetnost.

[1] Poleg mnogih drugih besedil,
prim. Benedikt XVI., Govor na Rimski
kuriji, 22. 12. 2005; Vera, razum in
univerza (Govor v Regensbhurgu), 12.
9. 2006; Angel Gospodov, 28. 1. 2007.

[2] Prim. Sv. TomaZz, De Potentia, q. 3,
a. 3, co.; Katekizem sledi isti shemi.

[3] Prim. Sv. Tomaz, Super Sent., lib.
1,d.14,q.1,a. 1.

[4] Zato pravimo, da Bog pri
ustvarjanju ne potrebuje orodij, saj
nobeno orodje nima neskoncne
zmoznosti, ki je potrebna za
ustvarjanje. Od tod sledi, da kadar
govorimo, na primer, o ¢loveku kot o



ustvarjalcu ali celo o njegovi
udeleZenosti pri stvarjenjski moci
Boga, ta beseda ni uporabljena v
analogi¢nem, temvec v
metaforicnem smislu.

[S5] Ta tema se pogosto pojavlja v
ucenju Benedikta XVI., npr. Pridiga v
Regensburgu, 12. 9. 2006; Govor v
Veroni, 19. 10. 2006; Srecanje z
duhovniki rimske $kofije, 22. 2. 2007;
itd.

[6] Tako scientisti¢ni racionalizem
kot neznanstveni fideizem
potrebujeta popravek s strani
filozofije. Prav tako se je treba
izogibati laZzni apologetiki, ki iSCe
prisiljene skladnosti in v znanstvenih
podatkih poskuSa najti empiri¢no
potrditev ali dokaz za verske resnice,
medtem ko v resnici, kot je bilo Ze
receno, gre za podatke, ki spadajo v
razlicne metode in discipline.



[7] Prim. Janez Pavel II., Enc.
Dominum et vivificantem, 18. 5. 1986,
St. 10.

[8] Benedikt XVI., Pridiga, 15. 8. 2005.

[9] Deizem predstavlja napako v
metafizicnem pojmovanju stvarjenja,
kajti le-to, kot posredovanje biti,
povzroci ontolosko odvisnost
ustvarjenine, ki je ni mogoce lociti s
tekom Casa. Oboje sestavlja eno samo
dejanje, Cetudi ju lahko pojmovno
razlikujemo: »Ohranjanje stvari s
strani Boga se ne uresnicuje z nekim
novim dejanjem, temvec z
nadaljevanjem dejanja, ki daje bit, ki
je zagotovo dejanje brez gibanja in
brez Casa (Sv. Tomaz, I, q. 104, a. 1,
ad 3).

[10] V sosledju z izkuSnjo mnogih
svetnikov v zgodovini Cerkve je bil ta
pavlinski izraz pogosto prisoten v
besedah svetega JoZefmarija, ki je
tako Zivel in druge spodbujal k
veselemu sprejemanju boZje volje



(prim. sv. JoZefmarija, Brazda, 127,
KriZev pot, 1X, 4; BoZji prijatelji, 119).
Po drugi strani zadnja knjiga Janeza
Pavla II., Spomin in istovetnost,
predstavlja globok razmislek o
delovanju boZje previdnosti v
Cloveski zgodovini, skladno z onimi
drugimi besedami sv. Pavla: »Ne daj
se premagati hudemu, temvec
premagaj hudo z dobrim« (Rim
12,21).

[11] IV. lateranski koncil (1215), DH
800.

[12] Tako uéi IV. lateranski koncil, ki
mu sledi I. vatikanski cerkveni zbor
(prim. DH 800 in 3002). Gre za
razodeto resnico, ki je razum ne
more dokazati, kot je ucil sv. Tomaz v
znameniti razpravi o vecnosti sveta:
prim. Contra Gentiles, lib. 2, cap.

se v

De aeternitate mundi.

[13] Sv. Tomaz, I, q. 45, a. 7, co.; prim.
Katekizem, 237.



[14] Prim. Sv. JoZefmarija, BoZji
prijatelji, St. 57.

[15] To, da je apostolat preobilje
notranjega Zivljenja (prim. sv.
JozZefmarija, Pot, St. 961), se pokaze
kot soodnosnost dinamike ad intra —
ad extra bozjega delovanja, to
pomeni, kot intenzivnost biti,
modrosti in ljubezni Trojice, ki se
razliva nad njene ustvarjenine.

[16] Prim. Sv. JoZefmarija, Pot, St.
780; Brazda, St. 647; Kovacnica, St.
611, 639, 1051.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/stvarjenje/ (8. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/stvarjenje/
https://opusdei.org/sl-si/article/stvarjenje/

	TEMA 6. Stvarjenje

