
opusdei.org

Spraševanje vesti

Članek o spraševanju vesti iz
Leksikona svetega Jožefmarija.

9. Apr. 2021

V okviru človekovega notranjega
spreobračanja k Bogu je spraševanje
vesti navadno obravnavano na dva
načina: kot priprava na plodovit
prejem zakramenta spovedi (z
marljivim ugotavljanjem storjenih
grehov; prim. Katekizem Katoliške
cerkve, št. 1454) in kot asketska
praksa, ki je potrebna za
napredovanje v notranjem življenju.
Omejili se bomo na drugi vidik,



povzet v teh besedah sv. Jožefmarija,
ki povezujejo klic k hoji za Kristusom
s potrebo po izpraševanju srca glede
ljubezni do Boga: Ko je Gospod
poklical prve apostole, so ti ob
stari barki krpali raztrgane
mreže. Gospod jim je rekel, naj
hodijo za njim; in oni so »statim« –
takoj, »relictis omnibus« – pustili
vse, vse (!) in šli za njim … In
včasih se zgodi, da mi – ki jih
želimo posnemati – ne uspemo
zapustiti vsega in nam v srcu
ostane navezanost, napaka v
našem življenju, ki je nočemo
odsekati, da bi jo izročili Gospodu.
– Si boš temeljito izprašal svoje
srce? – Tam ne sme ostati nič, kar
ne bi bilo od Njega; drugače ga ne
ljubiva dovolj, niti ti niti
jaz(Kovačnica, št. 356).

Zadnji stavek te misli izraža cilj, h
kateremu stremijo vsa razmišljanja
svetega Jožefmarija o spraševanju
vesti: kristjan ima potrebo po tem, da



stalno raste v ljubezni do Boga in da
se izogiba vsemu, kar bi to ljubezen
lahko oviralo.

1. Spraševanje vesti v kontekstu
dialoga med človekom in Bogom

Kristjan se s pomočjo spraševanja
vesti v božji navzočnosti postavi pred
samega sebe, da bi odkril, kaj v njem
in v njegovih delih ne ustreza
njegovemu poklicu božjega otroka v
Kristusu, poklicanega k svetosti. Ko
takšno spoznanje doseže, ga to
spodbudi h kesanju (da obžaluje
svoje prekrške in se sklene
poboljšati), k prošnji Bogu za
odpuščanje, k temu, da ceni od Njega
prejete dobrine, da je hvaležen in si
prizadeva izboljšati svoje življenje v
okoliščinah, v katerih se nahaja. 
Počasi opazuj svoje obnašanje.
Videl boš, da si poln napak, ki
škodijo tebi in morda tudi ljudem
okrog tebe. […] – Potrebuješ dobro
vsakodnevno spraševanje vesti, ki



te bo privedlo do konkretnih
sklepov za poboljšanje, da bi
občutil resnično bolečino zaradi
svojih pomanjkljivosti, opustitev
in grehov(Kovačnica, št. 481).

Spraševanje je potreba za kristjana,
ki želi odgovoriti na Gospodov klic: 
Če se resnično boriš, potrebuješ
spraševanje vesti. Poskrbi za
dnevno spraševanje: preveri, ali
čutiš bolečino od ljubezni, ker z
našim Gospodom ne ravnaš, kot bi
moral(Brazda, št. 142). Sv.
Jožefmarija izpostavlja temeljni
namen spraševanja vesti:
obžalovanje zaradi pomanjkljivega
odziva na božjo ljubezen; in
opozarja, da mora resnično
spraševanje vesti na koncu privesti
do kesanja. Zato svetuje: Svoje
spraševanje vesti vedno končaj z
obujanjem ljubezni – bolečine iz
ljubezni – zase, za vse grehe ljudi
… – In premišljuj o očetovski skrbi
Boga, ki je odstranil ovire, da se ne



bi spotaknil čeznje(Pot, št. 246).
Spraševanje ni sámo sebi namen,
temveč je njegova dovršitev v
kesanju iz ljubezni, in ravno zato, ker
izvira iz ljubezni, spodbuja k
obžalovanju za lastne in tuje grehe.
Navdihuje se v ljubezni do Boga in v
božji ljubezni vodi človeka h kesanju
in k hvaležnosti. Od tod sledi
poboljšanje ravnanja: »Kaj vse
dolgujem Bogu, ker sem kristjan:
moje nespoštovanje tega dolga me
je spravilo v jok od bolečine,
bolečine iz ljubezni. Mea culpa!« –
Dobro je, da poznaš svoje dolgove,
a ne pozabi, kako jih je mogoče
poravnati: s solzami ... in z
deli(Pot, št. 242).

Za svetega Jožefmarija je
spraševanje vesti odgovor na
potrebo ljubezni,
občutljivosti(Kovačnica, št. 110). Je
rahločutnost v Boga zaljubljene duše,
ki se trudi ugajati svojemu Bogu celo
v najneznatnejših



podrobnostih:Kako dobro razumem
vprašanje, ki si ga je zastavljala
tista v Boga zaljubljena duša: Je
bila kakšna nevšečna kretnja, je
bilo v meni kaj, kar bi Tebe,
Gospod, Ljubezen moja, moglo
boleti? – Prôsi svojega Očeta Boga,
naj nam podeli to nenehno
zahtevnost ljubezni(Kovačnica, št.
494).

Ta dialog, sad ljubečega osebnega
odnosa med kristjanom in Bogom, je
prizorišče, ki je za spraševanje vesti
značilno. Pri sv. Jožefmariju
spraševanje vesti ni zgolj
samoopazovanje (introspekcija),
nekakšen notranji monolog, pri
katerem bi se človek ukvarjal s
samim seboj in s svojimi dejanji, zato
da bi do skrajnosti presodil, ali mu
gre dobro ali ne, kajti:Kristjan ni
obsedenec, ki bi skušal prikazati
brezhibno kartoteko (Jezus prihaja
mimo, št. 75). Spraševanje je oblika
molitve, pri kateri človek o svojem



življenju razmišlja v božji
navzočnosti, v pogovoru z Gospodom
in s pomočjo njegove milosti: Jezus,
če je v meni kaj, kar ti ne ugaja, mi
povej, da to
izkoreniniva(Kovačnica, št. 108). V
tem vzdušju ljubezni ni prostora za
nevarnost togosti ali pretiranega
zanašanja na človeške moči pri
duhovnem napredovanju: duša se
zaupa Bogu na svoji poti, saj od Njega
prejema razsvetljenje o tem, kje naj
se bori, in moč, da bi to v praksi
uresničila.

Spraševanje vesti je naloga, ki
zahteva resno zavzetost, kajti tukaj je
v igri najvišja dobrina. Da bi to
ponazoril, se sv. Jožefmarija zateče k
prispodobi o upravljanju s
človeškimi posli:Izpraševanje vesti.
– Vsakodnevno opravilo. –
Računovodstvo, ki ga ta, ki vodi
podjetje, nikoli ne zanemari.
Katero podjetje velja več kot
podjetje večnega življenja? (Pot, št.



235). Primerjava, ki je bila v Cerkvi
od nekdaj prisotna, je preprosta in
zgovorna: pri vodenju posla je
potrebno spremljati računovodstvo
prihodkov in stroškov, zaznati, kaj in
kako je mogoče izboljšati, ukrepati v
primeru napak. Doseči večno
življenje je véliki kristjanov cilj, ki se
odraža v dnevnem boju za
sodelovanje z božjo milostjo.
Predhodni korak in izhodišče tega
boja je spraševanje vesti.
Zanemarjanje spraševanja prinaša
resno nevarnost:Obstaja sovražnik
notranjega življenja, majhen,
neumen; toda na žalost zelo
učinkovit: opuščanje truda pri
spraševanju vesti(Kovačnica, št.
109). Za kristjana ni nič
pomembnejšega od tega, da se bolj in
bolj približuje Bogu, zato bo vedno
skušal »vestno opraviti spraševanje
vesti« (Álvaro del Portillo, Pismo 8.
12. 1976, št. 8).



Spraševanje je dnevno opravilo. Ne
opuščaj mi vsakodnevnega
večernega spraševanja: to je stvar
treh minut, je sv. Jožefmarija
svetoval enemu izmed svojih
duhovnih otrok ter pri tem predlagal
primeren trenutek in trajanje: ob
koncu dneva in na kratko. Za bolj
umirjeno, za globlje in
temeljitejše(Pot, št. 245) spraševanje
so primerni dnevi mesečne duhovne
obnove in letne duhovne vaje:Dnevi
duhovne obnove. Zbranost, da bi
spoznal Boga, da bi spoznal sebe
in tako napredoval. Čas, potreben
za odkrivanje, v čem in kako se je
treba spremeniti: Kaj moram
storiti? Česa se moram izogibati?
(Brazda, št. 177). V miru in zbranosti
duhovne obnove, znotraj
tisteblagoslovljene samote, ki je
tako zelo potrebna, da uspeva
notranje življenje(Pot, št. 304), ko je
kristjan na samem z Bogom, daleč od
dnevnega vrveža, ima priložnost, da
v miru in z večjo globino premisli o



svojem duhovnem življenju ter si
prizadeva za spreobrnjenje:Je v
tvojem življenju kaj, kar ne
ustreza tebi kot kristjanu in kar te
vodi k temu, da se nočeš prečistiti?
– Izprašaj in spremeni
se(Kovačnica, št. 480).

Sv. Jožefmarija poudarja tudi potrebo
po čuječnosti v vsakem
trenutku:Navadite se v vsem videti
Boga ter razumeti, da nas On
vedno pričakuje, da nas gleda in
zahteva prav to, da mu vdano
sledimo, ne da bi zapustili svoje
mesto na tem svetu. Hoditi
moramo v ljubeznivi čuječnosti in
si iskreno prizadevati, da ne bi
izgubili njegove božje družbe(Božji
prijatelji, št. 218). S to držo
»čuječnosti« ne misli na nekakšno
navado nenehnega samonadzora,
temveč predvsem na držo duha, na
notranje razpoloženje, značilno za
zaljubljene duše, kajti:Kadar človek
ljubi zares …, se vedno najdejo



drobne priložnosti, da bi ljubil še
bolj (Brazda, št. 420). To je vedra
čuječnost, ki izhaja iz ljubezni do
Boga, zaradi katere se človek trudi,
da bi ga ljubil vedno bolj in na boljši
način, in ki se udejanja v ljubeči
odločitvi,da bomo začeli in vedno
znova začenjali, v vsakem
trenutku, če bi bilo treba(Božji
prijatelji, št. 219). Pot za to, da se v
duši vzpostavi ta duh spraševanja, je
dobro dnevno opravljanje
spraševanja vesti in rast v ljubezni
do Boga.

Sv. Jožefmarija, kot bomo podrobneje
opisali v nadaljevanju, sledi
klasičnemu razlikovanju med
splošnim spraševanjem vesti, ki
predstavlja pogled na minuli dan v
celoti, in med posebnim
spraševanjem vesti, s katerim se
pozornost osredotoči h kakšni
konkretni točki, v kateri se želim
izboljšati. Ob različnih priložnostih
daje različne napotke in med raznimi



že izdelanimi metodami za
opravljanje spraševanja vesti ne daje
prednosti nobeni izmed njih, niti
direktno niti na posreden način, pa
tudi ne podaja nobene lastne metode.
»Ni mogoče podati fiksnih pravil.
Spraševanje, ki je dobro za nekoga, ni
dobro za nekoga drugega; in tudi za
enega človeka je določen način dober
samo za nekaj časa, potem pa ne več.
To je odvisno od okoliščin vsakega
posameznika. Vsakdo to določi
skupaj s svojim duhovnim
voditeljem« (Álvaro del Portillo, 
Pismo 8. 12. 1976).

Naj bo način za opravljanje
spraševanja vesti katerikoli, sv.
Jožefmarija opozarja na nevarnost,
ki je pri tem duhovnem dejanju
vedno navzoča: Ob uri spraševanja
vesti se varuj pred nemim
hudičem(Pot, št. 236). Gre za hudiča
–o katerem govori evangelij
(Kovačnica, št. 127, prim. Mt 9,32-33,
Mr 9,24) –, ki kristjanu onemogoča



biti iskren; tako do samega sebe pri
spraševanju vesti kot tudi pri
duhovnem vodstvu in pri
zakramentu spovedi (prim. Božji
prijatelji, št. 188–189). Če ni
iskrenosti, človek ne prepozna napak
in grehov, duša se zapre pred
kesanjem, pred prošnjo za
odpuščanje in za božjo milost. Od tod
odločni nasvet:Naj bo »divja« tvoja
iskrenost pri spraševanju vesti; to
pomeni pogum: isti pogum, s
katerim se pogledaš v ogledalo, da
bi ugotovil, kje si ranjen ali kje si
se umazal ali kje so tvoje
pomanjkljivosti, ki jih moraš
odstraniti(Brazda, št. 148).

To je pogum, ki izhaja iz trdnega
upanja v božjo ljubezen. Naša
bedanas ne sme nikoli privesti do
tega, da bi šli mimo božje ljubezni,
temveč nas mora spodbuditi, da se
bomo zatekli k tej Ljubezni […]. Ne
smemo se oddaljiti od Boga, ker
smo odkrili svoje šibkosti; spopasti



se moramo s svojo bedo prav zato,
ker Bog zaupa v nas (Božji prijatelji,
št. 187).

2. Spoznavanje Boga in
spoznavanje samega sebe

Spraševanje vesti je v krščanski
tradiciji prepoznano kot način za
človekovo samospoznanje; to pa je
potreben korak na poti do zedinjenja
z Bogom. V takšnem smislu govori
tudi sv. Jožefmarija, ko
pravi:Spoznavanje samega sebe
nas vodi za roko k ponižnosti(Pot,
št. 609); in s tem k zaupanju in
ljubezni do Boga v priznanju njegove
neskončne dobrote:Ne pozabi, da si
… koš za smeti. – A če te božji
Vrtnar slučajno vzame v svoje
roke, te umije in očisti … in te
napolni s čudovitimi rožami … ne
bodi prevzeten zaradi vonja in
barv, ki so ozaljšali tvojo grdost
(Pot, št. 592).



Pri tem je zanimivo omeniti, da sv.
Jožefmarija postavlja spoznanje Boga
pred spoznanje samega sebe:Kliči k
Svetemu Duhu pri spraševanju
vesti, da bi bolje spoznal Boga, da
bi spoznal samega sebe in bi se
tako mogel spreobrniti vsak dan
(Kovačnica, št. 326; prim. Jezus
prihaja mimo, št. 58, 164; Brazda, št.
177; Kovačnica, št. 184).

To ni novost, temveč način, kako
predstaviti cilj spraševanja vesti, pri
katerem je izpostavljena prednost
božje ljubezni do nas (prim. Jn 4,19).
Da bi živeli nadnaravno življenje, je
treba poznati stvarnost svojega
lastnega položaja, tega, da smo
kristjani: na eni strani svojo
človeškost z njenimi omejitvami in
slabotnostjo, na drugi pa se s
posebno globino zavedati naše
udeleženosti pri božjem življenju, ki
jo prejmemo po milosti:Zavedanje,
da smo izšli iz božjih rok, da smo
predmet posebne ljubezni Presvete



Trojice, da smo otroci tako
velikega Očeta. Prosim mojega
Gospoda, da bi se hoteli tega
zavedati, dan za dnem okušati to
resnico (Božji prijatelji, št. 26).

Kristjan mora pri spraševanju vesti
pogledati nase v luči teh dveh resnic,
drugače bo imel le delno in pogosto
ne preveč pozitivno sliko o samem
sebi in o svojih dejanjih, kar je v
nasprotju s stvarnostjo božje
zamisli:Odvrzi daleč od sebe ta
obup, ki ti ga povzroča poznanje
tvoje bede. – Res je: po svojem
gospodarskem ugledu si ničla …,
po družbenem ugledu druga ničla
…, spet druga po krepostih in
druga po nadarjenosti … Toda na
levi strani teh ničel stoji Kristus …
In kakšno neizmerno število da to!
(Pot, št. 473). Od tod sledi nasvet
svetega Jožefmarija:Naj vsak izmed
nas premišljuje o tem, kaj je Bog
zanj storil in kako se je on odzval.
Če smo pogumni v tem osebnem



izpraševanju, bomo zaznali, kaj
nam še manjka (Božji prijatelji, št.
312). Ko imamo pri spraševanju vesti,
pri tem ljubezenskem pogovoru z
Gospodom, pred očmi od Boga
prejete milosti – življenje, božje
otroštvo, odrešenje –, se duša
razkrije, navdaja jo kesanje iz
ljubezni, hvaležnost za prejete
darove, upanje na božjo pomoč ter
želja, da bi se v prihodnje bolje
odzivala na njegov klic (prim. Božji
prijatelji, št. 215).

3. Splošno in posebno spraševanje
vesti

Sv. Jožefmarija, kot že rečeno, pozna
in prevzame razlikovanje med
splošnim in posebnim spraševanjem
vesti, kar je dobro znan in klasičen
pojem v duhovni literaturi. S
prispodobo, ki krščansko življenje
prikazuje kot boj – »vojna miru«,
»vojskovanje« ljubezni, »duhovno
bojevanje« (prim. Jezus prihaja



mimo, št. 73–77) – nazorno predstavi
naravo in cilj obeh načinov
spraševanja vesti:Splošno
spraševanje vesti je podobno
obrambi. Posebno, napadu. – Prvo
je oklep, drugo oster meč(Pot, št.
238).

Cilj splošnega spraševanja vesti, ki ga
primerja z oklepom za bojevnikovo
zaščito, je vsakodnevni boj kot celota.
To kristjanu omogoča, da se bori
neprekinjeno, ne da bi opustil stražo
ali se v boju predal; da si prizadeva
zastalno začenjanje in ponovno
začenjanje(Kovačnica, št. 384; prim. 
Pot, št. 292), zato da bi bilo duhovno
življenje aktivno in trdno, s tem pa
tudi zavarovano pred zalezovanjem
sovražnika:Ta nadnaravni način
ukrepanja je prava vojaška
taktika. – V vsakodnevnih bojih
tvojega notranjega življenja se
bojuješ na položajih, ki so daleč
stran od utrjenih zidov tvoje
trdnjave. Že tukaj mora sovražnik



naleteti na tvoje majhne odpovedi,
redno molitev, tvoje vsakodnevno
delo, tvoj življenjski načrt. Le
težko se bo prebil do utrdbenih
stolpov tvojega gradu, ki so
povsem nezaščiteni pred napadi. –
In če mu uspe, bo že izčrpan(Pot, št.
307).

Posebno spraševanje vesti je
osredotočeno na kakšno konkretno
točko, v kateri se želimo izboljšati:V
posebnem spraševanju vesti si
moraš prizadevati, da bi
neposredno pridobil določeno
krepost ali odpravil svojo glavno
pomanjkljivost(Pot, št. 241). Je
orožje, ki duha bojevanja ohranja
živega skozi ves dan, tako da moči
usmerja na neko konkretno fronto.
Vendar to ni katerakoli vojna fronta,
temveč mora biti cilj posebnega
spraševanja vesti dobro določen
glede na situacijo duše v sedanjem
trenutku. Kristjan bo za pomoč prosil
Boga in iskal nasveta v duhovnem



vodstvu, da bi ugotovil, kaj je za
njegovo dušo najbolj primerno:Prosi
za razsvetljenje. – Vztrajaj, dokler
ne najdeš izvora. Potem ga napadi
z orožjem posebnega spraševanja
vesti(Pot, št. 240). In potem ko je cilj
opredeljen, bo določil tudi sredstva,
da bi ga dosegel; tako se bo
»neposredno« usmeril v pridobivanje
neke kreposti ali v odstranjevanje
pomanjkljivosti.

Sv. Jožefmarija poudarja pozitivni
vidik asketskega boja in kot cilj
oziroma namen na prvo mesto
postavlja »pridobivanje določene
kreposti«. Tudi kadar bo šlo za
»odpravljanje kakšne
pomanjkljivosti«, bo ponavadi bolj
privlačno in bolj učinkovito, če bomo
pozornost usmerili ne v to
pomanjkljivost, temveč v tej
pomanjkljivosti nasprotno krepost
ter si prizadevali, da jo osvojimo.
»Gibanje duše proti dobremu,« je
zapisal sv. Tomaž Akvinski, »je



močnejše od gibanja proč od zla« (S.
Th., 1-2, q. 29, a. 3) in sv. Jožefmarija
v nauku o spraševanju vesti soglaša s
to antropološko ugotovitvijo.

Juan Ramón Areitio

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/sprasevanje-vesti/ (29. Jan.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/sprasevanje-vesti/
https://opusdei.org/sl-si/article/sprasevanje-vesti/

	Spraševanje vesti

