opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (9) — Ne boj se,
saj sem jaz s teboj

V teku naSega molitvenega
Zivljenja bodo nastopile tudi
teZzave in dvomi. Veliko je
razlogov za prepriCanje, da
nam je Bog v takSnih trenutkih
Se posebej blizu.

10. Feb. 2023

V Casu, ko je do Jezusovega rojstva
manjkalo Se kaksnih Sest stoletij, se je
judovsko ljudstvo znaslo pod
babilonsko nadvlado. Mnoge so kot



ujetnike odpeljali v tujo dezelo. Zdelo
se je, da so se starodavne obljube
razblinile. SkuSnjava misljenja, da je
bilo vse skupaj le prevara, je bila zelo
navzoca. V takSnem vzdusju se
pojavijo preroska besedila o
osvoboditvi ljudstva in Se posebej
izreki velike duhovne globine, v
katerih nam Bog vsak trenutek
izkazuje svojo blizino. »Nikar se ne
boj,« ponavlja znova in znova. »Ko
pojdes cez vodo, bom s teboj, ko Cez
reke, te ne poplavijo, ko pojdes skoz
ogenj, ne zgori$ in plamen te ne bo
ozgal« (Iz 43,1-2). In nadalje pravi:
»Ne boj se, saj sem jaz s tebo;j. [...]
Pripelji moje sinove iz daljave, moje
hcere s konca zemlje« (Iz 43,5-6).

Stalen refren

V novi zavezi, kot je razumljivo, ta
poziv k zaupanju v Boga ne izgine, ta
tolazba sredi Zivljenjskih skrbi ne
preneha. Gospod kdaj pa kdaj
uporabi svoje angele, denimo ko



nagovori Zaharijo, moZa svete
Elizabete, tistega dne, ko je Sel v
tempelj darovat kadilo. Oba sta bila
Ze v letih in do takrat nista mogla
imeti otrok. »Ne boj se, Zaharija, kajti
usliSana je tvoja molitev« (Lk 1,13),
mu recCe angel. Podobno sporocilo so
bozji glasniki prinesli tako svetemu
Jozefu, ko ni vedel, ali naj sprejme
Marijo v svoj dom (prim. Mt 1,20),
kot tudi prestraSenim pastirjem, ko
so izvedeli, da jim Bog naroca, naj se
oni kot prvi poklonijo novorojenemu
Jezusu (prim. Lk 2,10). Ta in Se mnogi
drugi primeri so znamenja, da nas
Gospod vedno Zeli spremljati pri
pomembnih odlocitvah nasSega
Zivljenja.

Vendar tega sporocila »ne boj se« ne
prinasajo le preroki in angeli. Ko je
Bog sam postal clovek, je bil on tisti,
ki je osebno ponavljal ta refren sredi
najrazli¢nejsih Zivljenjskih situacij
ljudi, ki jih je sreCeval. Z istimi
besedami Jezus na primer spodbuja



svoje poslusalce, naj se ne prepustijo
negotovosti glede hrane ali obleke,
ampak naj skrbijo predvsem za svoje
duSe (prim. Mt 10,31); Kristus Zeli
prinesti mir tudi predstojniku
shodnice, ki je izgubil svojo hcer, ni
pa izgubil vere (prim. Mr 5,36); mir
prinasa apostolom, ko ga po nevihtni
noci zagledajo, kako se jim bliZa in
hodi po vodi (prim. Jn 6,19); pomiri
pa tudi Petra, Janeza in Jakoba,
potem ko so videli njegovo slavo na
gori Tabor (prim. Mt 17,7). Bog vedno
skusa priti naproti ¢loveku, da bi
premagal ta strah, ki je nekaj
naravnega ob obicajnih ali izrednih
pojavih njegovega delovanja.

Tudi sveti JoZefmarija je zaznal ta
bozji odgovor, ko se je spominjal
nekega posebnega dogodka iz
svojega notranjega Zivljenja. Nekega
poletnega dne leta 1931 je med
obhajanjem svete mase z izredno
jasnostjo razumel, da so obicajni
moski in Zenske tisti, ki bodo



povzdigovali Kristusov kriz v vseh
Cloveskih dejavnostih. »Ponavadi me
je ob stiku z nadnaravnim strah.
Potem pride tisti ‘ne timeas’’, jaz
sem.«" Ta strah se ne pojavlja le ob
takSnih izjemnih posegih boZje
milosti. Na razli¢ne nacine je
prisoten tudi v obiCajnem
krs¢anskem Zivljenju; na primer
takrat, ko nam Bog da spoznati
veli¢ino svoje Jjubezni in usmiljenja,
ko nekoliko bolje razumemo globino
njegove daritve na krizu in v
evharistiji ali ko zacutimo povabilo,
naj mu sledimo bolj od blizu ... in nas
vznemirja, ko pomislimo na
morebitne posledice teh milosti za
naSe Zivljenje.

Mocnejsa od kateregakoli dvoma

Dokler smo na zemlji, je molitev boj.
1 7di se naravnost dramati¢no, da je
greh najplemenitejSe Zelje CloveSkega
srca — kot je Zivljenje v stiku z
njegovim lastnim Stvarnikom - v



doloCeni meri iznakazil in odvrnil od
prave poti. NaSe hrepenenje po
prijateljstvu, ljubezni, lepoti, resnici,
sreCi in miru je v naSem sedanjem
poloZaju povezano s trudom za
premagovanje napak, z napornim
bojem zoper upiranje znotraj nas
samih. To sploSno stanje ¢loveSkega
Zivljenja je seveda prisotno tudi v
naSem odnosu z Gospodom.

Pri prvih korakih v poboznostnem
Zivljenju se marsikdo prestrasi sprico
misli, da ne zna moliti, ali se zmede
ob napakah, nestalnosti in neredu, ki
lahko spremlja zacetek kateregakoli
opravila. Clovek tedaj zasluti, da
pribliZati se Gospodu pomeni srecati
se s kriZem, zato ni presenetljivo, da
se pojavi trpljenje, samota in
protislovja.” Z leti lahko nastopi tudi
strah, da bo Gospod dopuscal
preizkusnje in negotovosti, ki bodo
zahtevale vecé, kot mu zmoremo
izrociti. Ali pa se Zivéno zavedamo
moznosti, da nas utegne premagati



rutina in se bomo morali naposled
zadovoljiti z nekakSnim povprecnim
odnosom do Boga.

Te besede, »ne boj se«, ki so jih sliSali
Zaharija, Jozef, pastirji, Peter, Janez,
Jakob in mnogi drugi, so namenjene
vsakemu od nas v celotnem teku
naSega Zivljenja. Spominjajo nas, da
v Zivljenju milosti ni odlocilno to, kar
storimo mi, ampak to, kar naredi
Gospod. »Molitev je skupna naloga
Jezusa Kristusa in vsakega od nas,«"*
v kateri glavni junak ni ustvarjeno
bitje, ki se trudi biti pozorno na bozje
delovanje, marveC Gospod in njegovo
delovanje v dusi. To zlahka
razumemo, kadar nam Bog odpre
nova obzorja, ko v nas prebudi
obcutke hvaleznosti ali nas povabi na
pot svetosti ... Toda to isto zaupanje
mora biti prisotno tudi, ko se pojavijo
tezave, ko zaCutimo svojo majhnost
in se nam dozdeva, da se okoli nas
zgrinja tema.



»Jaz sem, ne bojte se.« Tako kot je
Jezus razumel teZave, zmedenost,
strahove in dvome tistih, ki so takrat
Zeleli hoditi za njim, jih razume tudi
sedaj v primeru vsakogar izmed nas.
NaSe prizadevanje, da bi Ziveli ob
njem, je vedno SibkejSe od njegove
Zelje, da bi nas imel blizu. On je tisti,
ki se zavzema za to, da bi bili srec¢ni,
in dovolj je mocan, da svoj nacrt
uresnici navkljub nasi krhkosti.

DrZe, ki nam pomagajo moliti

Na nas pa je, da storimo vse, kar je v
nasi moci, da bi mogli stopiti na
pristno pot molitve. Ceprav se
pogovarjanje z drugimi zdi nekaj
spontanega ali ¢isto naravnega, smo
se v resnici naucili govoriti — in
odkrivati osnovne drze dialoga —s
pomocjo drugih. Enako velja v naSem
odnosu z Bogom, kajti »molitev mora
v dusi pognati korak za korakom,
kakor drobno seme, ki bo kasneje
postalo mogoc¢no drevo«.” Prav zato



je razumljivo, da so ucenci Jezusa
prosili, naj jih nauc¢i moliti (prim. Lk
12,1).

Med te temeljne drZe za vstop v
molitveno zivljenje spadajo vera in
zaupanje, poniznost in iskrenost.
Kadar molimo z napacnim
razpoloZenjem — na primer, kadar
nismo pripravljeni preveriti, kaj nas
od Boga oddaljuje, ali kadar se
nocCemo odreci svoji samozadostnosti
-, tvegamo, da naSa molitev postane
neplodna. Res je sicer, da so taksne
napacne drZze pogosto nezavedne.
Prav tako - Ce si pri molitvi
prizadevamo za napacen ideal
ucinkovitosti, ki je tako razsirjen v
sedanji miselnosti - se zlahka
ujamemo Vv past, da svoj odnos z
Gospodom merimo zgolj po
zaznavnih ucinkih, nato pa
dolgorocno steZka najdemo oziroma
si vzamemo cas za molitev.



Med temi notranjimi dispozicijami za
molitev so bistvenega pomena zlasti
tiste, ki se nanasajo na zaupanje v
Gospoda. Precej je ljudi, ki jih
nekatere vrzeli v njihovi kr$canski
izobrazbi kljub njihovim dobrim
namenom privedejo do tega, da
Zivijo z napacno predstavo o Bogu in
o0 sebi. V¢asih si Boga naslikajo kakor
neizprosnega sodnika, ki od nas terja
popolno vedénje; drugic mislijo, da bi
morali prejeti, kar prosimo, natanko
tako, kot si Zelimo; ali da so grehi
nepremostljiva ovira za iskren odnos
z Gospodom. Ceprav se morda zdi
samoumevno, moramo svoje
molitveno zivljenje graditi na trdnih
temeljih nekaterih osnovnih verskih
resnic. Na primer: da je Bog ljubeci
Oce, ki se veseli naSe druzbe; da je
molitev vedno ucinkovita, ker on
poslusa nase prosnje, tudi Ce njegove
poti niso nase poti; ali da so nasi
prestopki ravno priloZznost, da se
ponovno pribliZamo nasemu
OdreSeniku.



Podarimo Bogu svoje teZave

» Da ne zna$ moliti? — Postavi se v
boZjo pricujo¢nost in kakor hitro
zacnes praviti: ‘Gospod, saj mi
molitev ne gre! ...’ bodi gotov, da si
zacel moliti.«'® Kakor apostole tudi
nas Gospod po malem uci rasti v tej
zaupni drzi, Ce se ne skrijemo v
notranji monolog ali anonimno
molitev, ki sta nekaj tujega naSim
resni¢nim Zeljam in skrbem."”

Tako kot v njihovem primeru tudi
nas odnos z Gospodom napreduje
sredi naSih lastnih slabosti.
Pomanjkanje Casa, zunanje motnje,
utrujenost in rutina so pri molitvi
nekaj obicajnega tako kot v
medcloveskih odnosih. V¢asih je
treba poskrbeti za red, premagati
lenobo, dati pomembnim stvarem
prednost pred nujnimi. Drugic bo
potreben stvaren pogled, da bi
rahloCutno odmerili ¢as, namenjen
Gospodu, tako kot druzZinska mati, ki



v nobenem trenutku ne more pustiti
ob strani svojih majhnih otrok.
Vemo, da je na trenutke pri molitvi
potrebna »pozornost, ki jo je teZzko
disciplinirati«.” Raztreseni smo
zaradi skrbi, nedokoncanih opravil,
drazljajev na zaslonih. Slaba stran
vsega tega pa je, da lahko zmede nas
lastni notranji svet: pojavijo se rane
samoljubja, primerjanje z drugimi,
sanjarjenja in fantazije, zamere ter
najrazli¢nejsi spomini. Ceprav vemo,
da smo v boZji navzocnosti, se lahko
zgodi, da se nam »po glavi [...] pletejo
reci v najbolj neprimernih trenutkih
...«[9]

Vsekakor na nas vpliva tudi telesna
utrujenost: »Delo te tako iz¢rpava, da
ne more$ moliti.«"” Lahko nam je v
tolazbo, Ce se spomnimo, da so od
izmucenosti pospali tudi apostoli v
trenutku slave na gori Tabor (Lk
9,32) in v tesnobi na vrtu Getsemani
(Lk 22,45). Poleg telesne utrujenosti
pa je v naSem nacinu zivljenja



pogosto prisotna Se nekaksna
notranja utrujenost, ki je posledica
zaskrbljenosti zaradi opravil,
pritiskov na delovnem mestu in v
druzbi ali negotove prihodnosti ... in
takSno notranje razpoloZenje lahko
povzroci, da je Se tezje ohranjati
vedrost pri meditaciji.

Gospod zelo dobro, pravzaprav
veliko bolje kot mi, razume te teZave.
Zatorej — tudi Ce zaradi njih trpimo,
ker bi si Zeleli bolj cuteCega odnosa z
njim — marsikdaj »ni pomembno, Ce
se [...] ne mores zbrati in
osredotociti«."!! Z Jezusom se lahko
poskuSamo pogovarjati prav o tistih
zadevah, novicah, osebah ali
spominih, ki zaposlujejo naso
naSega, ne glede na to, kako banalno
ali nepomembno se zdi. In pogosto
nam bo pomagal, da bomo te zadeve,
osebe ali reakcije ovrednotili na
drugacen nacin, z nadnaravnim
cutom, z zornega kota ljubezni.



Kakor otrok v materinem narocju
lahko tudi mi po¢ivamo v njem, mu
izroCimo svojo zbeganost, se
zateCemo v njegovo srce, da bi v
njem nasli mir.

Prizadevanje, vecje od nasega

NajhujSe tezave so verjetno »zvijace
skusnjavca, ki stori vse, da bi Cloveka
odvrnil od molitve, od zedinjenja z
njegovim Bogom«."” Hudi¢ je nasega
Gospoda skusal, potem ko se je za
Stirideset dni umaknil v puscavo ter
je obcutil lakoto in slabost (Mt 4,3).
Hudi duh navadno izkoriSca naso
raztresenost in grehe, da bi v duso
vnesel nezaupanje, obup in
odvracanje od ljubezni. Nasprotno
pa, kot je vseskozi opazno v
evangeliju, je nasa Sibkost
pravzaprav razlog za to, da se Se bolj
priblizamo Gospodu. In kolikor bolj
»napredujemo v notranjem Zivljenju,

jasneje zaznavamo osebne napake«.
[13]



Pod pretvezo poniznosti nam lahko
hudic vsiljuje prepric¢anje, da nismo
vredni bozje bliZine, da so naSe Zelje
po izrocitvi navidezne in da morda
skrivajo doloCeno mero hinavscéine
ter pomanjkanja odlo¢nosti. »Mislis,
da je tvojih grehov veliko, da te
Gospod ne bo mogel slisati?«™
Zavedanje o naSi nevrednosti, ki je
samo po sebi tako dragoceno, more
tedaj izzvati stvarno, a zmotno
trpljenje, ki ima le malo skupnega z
resni¢nim kesanjem in nas lahko
zapre v pritozujoco se drzo, kar na
neki nacin celo onemogoci molitev.
NaSsi grehi in mlac¢nost so sicer res
ovira za molitev, vendar ne v tem
smislu. Gospod nas ne preneha
ljubiti, ne oziraje se na velikost nasih
slabosti. Te ga niti ne prestrasijo niti
ne presenecajo, zato se ne odrece
svoji Zelji, da bi mi dosegli svetost.
Tudi Ce bi prisli do tega, da se
zavestno sprijaznimo z rutino,
konformizmom ali mla¢nostjo, Bog



nikakor ne bo nehal ¢akati na naso
vrnitev.

Toda sovraznik lahko ¢loveka skuSa
»celo takrat, ko se dusa vname in Zari
v Jjubezni do Boga. Ve, da je takrat
tezje doseci padec, toda ¢e mu uspe,
da Clovek uzali svojega Gospoda,
Ceprav le z majhnim dejanjem, bo
lahko nad njegovo vest zagnal hudo
skusnjavo obupa.«™ Tedaj lahko
nastopita grenkoba in razocaranje.
Da bi ohranili upanje Zivo v vsakem
trenutku, je treba biti stvaren,
priznati svojo majhnost, se zavedati,
da je tisti domnevni ideal svetosti, ki
smo ga morda imeli v mislih -
nedosegljiva popolnost —, napacen.
Doumeti moramo, da je pomembno
le ugajati Bogu, predvsem pa, da je
zares odlocilno to, kar stori Gospod s
svojo mogocno ljubeznijo, pri Cemer
racuna na nas boj in naso Sibkost.

Krsc¢ansko upanje ni zgolj ¢lovesko
upanje, ki bi temeljilo na nasih



lastnih moceh ali na nasi naravni
intuiciji o Stvarnikovi dobroti.
Upanje je dar, ki nas presega, ki ga
Sveti Duh nenehno vliva in obnavlja
v nas. V tistih trenutkih malodusja je
na mestu »vzklik: spomni se danih
obljub, da se navdam z upanjem; to
mi je v tolaZzbo v moji nic¢evosti in
mojemu Zivljenju daje moc (prim. Ps
119,49-50)«.""" Bog je tisti, ki nas je
poklical. Bog je tisti, ki si bolj kot mi
prizadeva, da bi nas zdruZil s seboj,
in ima mod¢, da to doseZe.

Ko tema postane luc

V teku Zivljenja, tako kot v
kateremkoli trajnem odnosu, nas
Gospod polagoma navaja, da ga
razumemo vedno bolje in da sami
sebe dojemamo drugace. Petrov
odnos z Jezusom na zacetku, pri
njunem prvem srecanju ob reki
Jordan, se razlikuje od onega po
njegovi smrti in vstajenju na obali
GenezaresSkega jezera. Tako je tudi z



nami. Ne bodimo preseneceni, ko nas
Gospod vodi po bozjih poteh, ki niso
takSne, kot smo si jih zamislili. V¢asih
se skrije, Cetudi ga iSCemo z iskreno
poboZnostjo, tako kot se je zgodilo
Zenam, ki so Sle h grobu, a ga niso
nasle (Lk 24,3). Spet drugic pa,
nasprotno, postane navzoc, ko smo
zaprti vase, kakor je priSel med
apostole pri zaprtih vratih (Lk 24,36).
Ce ohranimo zaupanje, bomo
scasoma odKkrili, da je bila tista tema
svetla, da nas je takrat Kristus sam
obzirno objemal. »Ne boj se,« nam je
ponavljal v tistih trenutkih, ko se je
naSe srce kovalo po meri njegovega
Srca.

Jon Borobia

M'B1. Alvaro del Portillo, Una vida
para Dios. Reflexiones en torno a la
figura de Josemaria Escriva de



Balaguer, Rialp, Madrid 1992, str.
163-164.

2 prim. Katekizem Katoliske cerkve,
St. 2573.

B! Sv. Jozefmarija, BoZji prijatelji, $t.
301.

I Eugene Boylan, Dificultades en la
oracion mental, Rialp, Madrid 1974,
str. 147.

! Sv. Jozefmarija, BoZji prijatelji, $t.
295.

' Sv. Jozefmarija, Pot, $t. 90.

"' prim. sv. JoZefmarija, Brazda, $t.
65.

®1 Katekizem Katoliske cerkve, §t.
2705.

¥ Sv. Jozefmarija, Brazda, $t. 670.

19 Sy, Jozefmarija, Pot, $t. 895.



M Sv. Jozefmarija, Brazda, $t. 449.

12l katekizem Katoliske cerkve, &t.
2725.

131 Sy, Jozefmarija, BoZji prijatelji, $t.
20.

41 prav tam, §t. 253.
51 prav tam, §t. 303.

(161 prav tam, §t. 305.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-9-
ne-boj-se-saj-sem-jaz-s-teboj/ (26. Jan.
2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-9-ne-boj-se-saj-sem-jaz-s-teboj/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-9-ne-boj-se-saj-sem-jaz-s-teboj/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-9-ne-boj-se-saj-sem-jaz-s-teboj/

	Spoznavati Njega in sebe (9) – Ne boj se, saj sem jaz s teboj

