
opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (8) – Ob pravem
času

Bog nam daje možnost, da svojo
molitev doživljamo tako, kot je
v danem trenutku za nas
najbolje. Elizabeta je priča tega,
kako se potrpežljivost in
stanovitnost spreminjata v
popolno veselje.

9. Feb. 2023

Ko jo je videla vstopiti v svojo hišo, je
Elizabeta spoznala, da Marija ni več
otrok. Verjetno se ji je vtisnila v



spomin že v otroških letih, ko je
prišla na svet in odraščala na način,
ki je bil prava tako poseben kakor
njena osebnost. Potem sta živeli
daleč druga od druge. Ko jo je sedaj
zagledala na pragu svojega doma, jo
je prevzela radost. Evangelist nam
pove, da jo je pozdravila »na ves
glas«, rekoč: »Od kod meni to, da
pride k meni mati mojega
Gospoda?« (Lk 1,43). To je bilo
globoko veselje, ki je izviralo iz
življenja, prepojenega z molitvijo.
Tako ona kot Zaharija sta po besedah
Svetega pisma veljala za sveta –
pravična – in ljudje so ju občudovali
(prim. Lk 1,6). Vendar sta le onadva
vedela, kaj vse se je skrivalo v ozadju
dolgih let življenja v božji bližini: šlo
je za izkustva, ki so v veliki meri
neopisljiva, kot se tudi vsem nam
dogaja. Elizabetino veselje je izhajalo
iz preteklosti, polne bolečine in
upanja, razočaranj in novih srečanj,
v kateri je njen odnos z Bogom
postajal vse globlji. Le ona je vedela,



kako mučno je bilo dejstvo, da ni
mogla biti mati, ko je bil ta blagoslov
največja želja vsake izraelske ženske.
Toda Gospod je hotel, da gre skozi to
preizkušnjo, da bi jo povzdignil v
večjo povezanost z njim.

Uslišana prošnja

Podobno kot v Elizabetinem primeru
je tudi v našem odnosu z Bogom, v
naši molitvi, vedno nekaj
edinstvenega, neopisljivega; nekaj,
kar je lastno samotni ptici (prim. Ps
102,8), ki jo Bog, kot je dejal sv.
Jožefmarija, lahko kakor orla dvigne
tako visoko, da naravnost uzre sonce.
Samo on ve, kdaj je primeren čas,
kateri so pravi trenutki za vsakega od
nas. Bog si te pobožanstvujoče bližine
z nami želi veliko bolj, kot si moremo
predstavljati. Toda dejstvo, da samo
on pozna čase – tako kot je vedel,
kdaj je pravi čas za rojstvo Janeza
Krstnika –, nam ne preprečuje, da bi
vsak od nas v vsakem trenutku



hrepenel po večji bližini z
Gospodom. Prav tako nam ne
preprečuje, da bi za to bližino
nenehno prosili, iskali tisto najvišje,
tako da sredi množice stopimo na
prste, da bi videli Jezusa, ki prihaja
mimo, ali po potrebi splezali na
drevo, kot je storil Zahej. Lahko si
predstavljamo, da je Elizabeta svoje
srce velikokrat obrnila k Bogu in k
temu spodbujala tudi svojega moža,
dokler ni ta naposled zaslišal besed:
»Uslišana je tvoja molitev! Tvoja žena
Elizabeta ti bo rodila sina. Daj mu
ime Janez« (Lk 1,14).

Kar je za Elizabeto naposled postalo
zaupanja polna molitev h Gospodu,
je moralo najprej skozi prečiščujočo
peč časa in stisk. Njeno življenje se je
že nagibalo k zatonu, Bog pa se je
glede ključnega vprašanja še vedno
skrival: zakaj se je zdelo, da toliko let
ni slišal njenih molitev? Zakaj ji ni
dal sina? Mar ni bilo dovolj niti
duhovništvo njenega moža? V tisti



potrebi, v molitveni nemoči in v
navideznem božjem molku se je
prečistila njena vera, upanje in
ljubezen; kajti ni samo vztrajala,
ampak se je tudi vsak dan pustila
preoblikovati ter je vedno in v vsem
sprejemala Gospodovo voljo. Morda
je prav poistovetenje s križem, ki ga
je Elizabeta na neki način vnaprej
doživljala, najboljši način za
dokazovanje pristnosti naše molitve:
»Ne moja volja, ampak tvoja naj se
zgodi« (Lk 22,42). Če so pravični
ljudje stare zaveze živeli v tem
sprejemanju in je Jezus to držo do
Očeta naredil za vodilo vsega svojega
življenja, potem smo tudi mi,
kristjani, poklicani, da se na ta način
združimo z Bogom. Vedno je dober
čas, da molimo tako: »Moja hrana je,
da uresničim voljo tistega, ki me je
poslal, in dokončam njegovo
delo« (Jn 4,34).

Čas spominjanja



Nemara je Elizabeta sama ohranjala
pri življenju plamen Zaharijeve
molitve, da ne bi ugasnil, dokler se ni
njenemu možu končno prikazal
angel: njej, ki so jo imenovali
neplodno, bo Gospod dal sina, »Bogu
namreč ni nič nemogoče« (Lk 1,36).
Potem ko se je pustila voditi per
aspera ad astra – skozi nepogrešljivo
pot očiščevanja, ki ga on vrši v tistih,
ki mu to dopustijo –, je naposled v
molitvi vzkliknila z besedami, ki jih
po preteku mnogih stoletij mi še
naprej vsak dan ponavljamo:
»Blagoslovljena ti med ženami, in
blagoslovljen sad tvojega telesa!« (Lk
1,42).

Zavedanje, da naša pot k Bogu
vključuje globoko poistovetenje s
križem, je bistvenega pomena pri
doumevanju, da je tisto, kar se včasih
zdi kot zastoj, v resnici
napredovanje. Tako bomo, namesto
da bi živeli čakajoč na boljše čase ali
na molitev, ki bi bila bolj po našem



okusu, hvaležno sprejemali hrano, ki
nam jo želi dati Bog: »Če se ozremo
okoli sebe, ugotovimo, da je na voljo
velika ponudba hrane, ki ne prihaja
od Gospoda in ki na videz človeka
bolj nasiti. Nekateri se hranijo z
denarjem, drugi z uspehom in
nečimrnostjo, tretji s svojo močjo in
ponosom. Toda živilo, ki nas zares
hrani in nasiti, je le tisto, ki nam ga
daje Gospod. Hrana, ki nam jo
ponuja Gospod, je drugačna od druge
hrane in se nam morda ne zdi tako
okusna kot nekatere jedi, ki nam jih
ponuja svet. Tedaj sanjamo o drugih
živilih, kakor Judje v puščavi, ko so
hrepeneli po mesu in čebuli, ki so jo
jedli v Egiptu, vendar so pri tem
pozabili, da so tisto hrano jedli pri
suženjski mizi. V tistih trenutkih
skušnjave so sicer imeli spomin,
vendar slab spomin, selektiven
spomin; suženjski, ne pa svoboden
spomin.«[1] Zato se velja vprašati: Iz
katere sklede želim jesti? Kateri je
moj spomin? Je to spomin na



Gospoda, ki me odrešuje, ali spomin
na meso, česen in čebulo iz časov
suženjstva? S katerim spominom
hranim svojo dušo? Si želim jesti
čvrsto hrano ali pa se še naprej
hraniti z mlekom? (prim. 1 Kor 3,2).

V življenju se utegne pojaviti
skušnjava, da bi se ozrli nazaj in
zahrepeneli po egiptovskem česnu in
čebuli, kot se je zgodilo Izraelcem.
Mana, tista hrana, ki so jo sprva
dojemali kot blagoslov in znamenje
zaščite (prim. 4 Mz 21,5), se jim je
začela upirati. To se lahko zgodi tudi
nam, zlasti če bi se zaradi
zanemarjanja temeljnih pravil
molitve ohladili: če bi se prenehali
truditi za zbranost in ljubeznivost,
skrbeti za drobne detajle pobožnosti,
namenjati molitvi najboljši čas …
Takrat je še toliko bolj pomembno, da
se spominjamo, da se opremo na
spomin, da v molitvi in duhovnem
branju iščemo tisto čvrsto hrano, o



kateri govori sveti Pavel, hrano, ki
odstira življenjska obzorja.

Kakor privlačna moč magneta

Obujanje spomina v molitvi je veliko
več kot zgolj preprosto spominjanje;
povezano je s pojmom memoriale,
značilnim za vero Izraela; to pomeni,
da gre za odrešenjski dogodek, ki
delo odrešenja prenaša v sedanjost. 
Molitev spominjanja je nov pogovor o
že znanem, spomin na preteklost, ki
jo vnovič dojemamo v sedanjosti.
Osrednje dogodke svojega odnosa z
Bogom razumemo in doživljamo
vsakič drugače. Morda se je prav to
zgodilo Elizabeti, ko je v svojem
dolgo pričakovanem materinstvu na
nov način razumela, katero
poslanstvo ji je Bog namenil.

Z leti nam Gospod v ritmu naše
predanosti in tudi našega upiranja
polagoma razodeva globine svoje
skrivnosti. Želi nas popeljati zelo
visoko, kakor po spirali, ki se stalno



giblje v krogu ter se počasi vzpenja.
Res je, da lahko ostanemo na isti
višini in delamo venomer iste kroge
na ravnini, da se lahko tudi strmo
spustimo ali celo po dotikalnici
skrenemo s kroga ter svoj odnos s
Stvarnikom opustimo …, vendar on
ne odneha v prizadevanju, da svoje
delo uresniči: njegov načrt je načrt
izvolitve in opravičenja, posvečenja
in poveličanja (prim. Rim 8,28-30).

Kakor številni drugi pisci tudi sveti
Jožefmarija oriše ta proces na zelo
stvaren in lep način. Duša se usmerja
»k Bogu kakor železo, ki ga privlači
moč magneta. Tako v sladkem
nemiru začnemo ljubiti Jezusa na
bolj učinkovit način.«[2] Ko
premišljujemo o skrivnostih božjega
otroštva, poistovetenja s Kristusom,
ljubezni do Očetove volje,
hrepenenja po soodreševanju … in
zaslutimo, da je vse to dar Svetega
Duha, tedaj lahko bolje ocenimo,
kolikšen je naš dolg do njega. In



takrat znotraj nas silovito naraste
hvaležnost. V naši notranjosti se
prebudijo njegovi vzgibi, veliko
pogostejši, kot si mislimo: »To so,
prav lahko so to običajni pojavi v
naši duši: norost od ljubezni, ki nas
brez zbujanja pozornosti, brez
nenavadnosti uči trpeti in živeti.«[3]

In tako se nam na naše presenečenje
razkriva neizmernost ljubezni, ki
smo jo od Boga prejemali skozi vse
življenje: dan za dnem, leto za letom
… že v materinem naročju!
»Ljubezen je v tem – ne v tem, da bi
bili mi vzljubili Boga. On nas je
vzljubil in poslal svojega Sina v
spravno daritev za naše grehe« (1 Jn
4,10). Prevzeti odkrijemo, da smo
potopljeni v navdušujočo, skrbno in
razorožujočo ljubezen. To je doživela
Elizabeta: »Ozrl [se je] name, da mi
odvzame mojo sramoto pri
ljudeh« (Lk 1,25). Po dolgih letih
temote se zave, da jo neskončno ljubi
On, ki je vir vsake ljubezni, in to na



način, ki ga niti ni vredna, niti ga ne
zmore ustrezno ceniti, niti se ne zna
nanj prav odzvati: »Od kod meni to,
da pride k meni mati mojega
Gospoda?« (Lk 1,43). Kako je mogoče,
da me Bog tako zelo ljubi? Pa tudi s
kančkom zmedenosti in bolečine:
Kako to, da se tega nisem zavedala že
prej? Kje so bile moje misli?

Vsaka dobra molitev oblikuje srce v
taki smeri, da bo vedelo, kaj naj prosi
(prim. Rim 8,26), da bi mogli prejeti
to, za kar prosimo. Če v vsako
pobožnost, veliko ali majhno,
vložimo kanček ljubezni do Boga, bo
pot lažja. Če Jezusa ljubeznivo
kličemo po imenu in mu brez
zadržkov izkazujemo svojo
naklonjenost, se trenutek globoke
združitve približa. Treba je vztrajati
in se nemudoma odzvati na drobne
dotike ljubezni. Velja »obujati
spomin na lepe, velike reči, ki jih je
Gospod storil v življenju vsakega
izmed nas«, kajti molitev spominjanja



»zelo dobro dene krščanskemu srcu«.
[4] Zato je sveti Jožefmarija v svojih
homilijah svetoval: »Naj vsak izmed
nas premišljuje o tem, kaj je Bog zanj
storil.«[5]

Bog je vse in to zadostuje

Gotovo se je Elizabeta velikokrat
vračala k temu, kar je Gospod storil
zanjo. Kako se je njeno življenje
spremenilo! In kako pogumna je
morala postati! Od tistega trenutka je
vse njeno ravnanje na prav poseben
način obogateno. Iz sramežljivosti,
kot so to počeli preroki, se več
mesecev skriva, da bi s to gesto
pokazala na božje delovanje (prim.
Lk 1,24); dana ji je tudi večja jasnost,
ko se je treba držati njegovih
načrtov: »Nikakor, temveč Janez mu
bo ime« (Lk 1,60). Božje delovanje
zna videti tudi v svoji sestrični:
»Blagor ji, ki je verovala, da se bo
izpolnilo, kar ji je povedal
Gospod!« (Lk 1,45). Elizabeta se



obnaša kot nekdo, ki je z vsem srcem
v stiku z Bogom.

Prav tako mora naša molitev
vključevati ljubezen in boj, hvaljenje
in kesanje, čaščenje in prošnjo,
čustva in razum. Treba je biti drzen
in si dati duška z vsemi črkami
abecede, z vsemi toni glasbene
lestvice, s celotno barvno paleto, saj
sedaj že razumemo, da ne gre za
izpolnjevanje nekakšnih nalog,
ampak za to, da ljubimo z vsem
srcem. Dejanja pobožnosti, osebe
okoli nas, vsakodnevna opravila … so
isti kot prej, vendar jih ne doživljamo
več na enak način. Tako se razširi
svoboda duha, »ta običajna zmožnost
in drža, da delamo iz ljubezni, še
zlasti pri prizadevanju, da bi sledili
temu, kar Bog v vsakem trenutku
pričakuje od vsakega posameznika«.
[6] To, kar se je poprej zdelo težka
obveznost, se spremeni v priložnost
za srečanje z Ljubeznijo.
Samopremagovanje še vedno



zahteva trud, vendar se zdaj trudimo
z veseljem.

Ob pogledu na neizmernost razodete
ljubezni in na skromnost
človekovega odziva se srce raztopi v
globoki molitvi zadoščevanja in
pokore; vznikne obžalovanje, ki
izvira iz naših lastnih grehov ter vodi
v osebno kesanje. Okrepi se
prepričanje, da »Bog je vse, jaz pa
nič. In to je za danes dovolj.«[7] Tako
lahko odvržemo s sebe marsikateri
ščit, ki nam otežuje stik z njim.
Poraja se tudi iskrena, globoka in
izrecna hvaležnost Gospodu, ki se
spremeni v čaščenje, saj ga
priznavamo »kot Boga, kot Stvarnika
in Odrešenika, Gospoda in Učitelja
vsega, kar obstaja, kot neskončno in
usmiljeno ljubezen«.[8] Zato se splača
zaigrati na vse strune našega srca, da
bi bila molitev raznolika, bogata, da
ne bi tekla po izrabljenih strugah; in
sicer ne oziraje se na to, ali jo
spremljajo čustva ali ne, kajti tisto,



kar od Boga okušamo, še ni Bog: On
je neskončno večji.

Rubén Herce

[1] Frančišek, Homilija na praznik sv.
Rešnjega telesa in krvi, 19. 6. 2014.

[2] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
296.

[3] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
307.

[4] Frančišek, Homilija pri Sveti Marti,
21. 4. 2016.

[5] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
312.

[6] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
9. 1. 2018, št. 5.



[7] Sv. Janez XXIII., Il giornale
dell'anima, Edizioni di Storia e
Letteratura, Rim 1964, str. 110.

[8] Katekizem Katoliške cerkve, št.
2096.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-8-

ob-pravem-casu/ (13. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-8-ob-pravem-casu/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-8-ob-pravem-casu/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-8-ob-pravem-casu/

	Spoznavati Njega in sebe (8) – Ob pravem času

