
opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (6) – Mogočnejši
jezik

Bog govori po tiho, vendar
neprestano: v Svetem pismu,
zlasti v evangelijih, pa tudi v
naši notranjosti.

7. Feb. 2023

Bog nam govori. Nenehno. Govori z
besedami, in tudi z dejanji. Njegov
jezik je veliko bogatejši od našega.
Lahko se dotakne skrivnih moči v
naši notranjosti, na primer po
dogodkih ali ljudeh, ki nas obdajajo.



Bog nam govori v Svetem pismu, v
liturgiji, po učiteljstvu Cerkve … Ker
nas vedno gleda z ljubeznijo, išče
dialog z nami v vsakem dogodku in
nas vedno kliče k svetosti. Zato svojo
molitev vselej začnemo z dejanjem
vere, da bi mogli prisluhniti temu
skrivnostnemu božanskemu jeziku.

Od znotraj …

Bog govori tako, da deluje na naše
lastne zmožnosti, ki jih lahko giblje
od znotraj: z navdihi deluje na naš
razum, z nagnjenji na naša čustva, s
sklepi na našo voljo. Zato je koristno,
kot nas je učil sv. Jožefmarija, da
premišljevalno molitev zaključimo z
besedami: »Hvala ti, moj Bog, za
dobre sklepe, nagnjenja in navdihe,
ki si mi jih naklonil v tej meditaciji.«

Ko pa o tem razmišljamo, se nam
lahko zastavi vprašanje: »Kako naj
vem, da mi govori On? Kako naj vem,
da ti sklepi, nagnjenja in navdihi niso
zgolj moje lastne domislice, želje in



občutki?« Odgovor ni enostaven.
Molitev je umetnost, ki se je učimo
polagoma in s pomočjo duhovnega
vodstva. Vseeno pa lahko rečemo, da
vse, kar nas vodi k večji ljubezni do
njega in drugih, k izpolnjevanju
njegove volje, tudi če to vključuje
žrtev in velikodušnost, prihaja od
Boga. Mnogo je ljudi, ki so vajeni
moliti in lahko zatrdijo: »Pri molitvi
mislim na iste stvari kot čez dan,
vendar z eno razliko, in sicer na
koncu molitev v srcu vedno sklenem
z besedami ‘ne moja, ampak tvoja
volja naj se zgodi’, to pa se mi ob
drugih priložnostih, izven molitve,
ne dogaja.«

Bog pogosto govori neposredno v
srcu, katerega jezik pozna bolje kot
kdorkoli drug. To počne s pomočjo
globokih želja, ki jih on sam zaseje.
Zato poslušati Boga pogosto pomeni,
da se poglobimo v svoje srce in si
upamo predenj postaviti svoje želje,
da bi prepoznali, kaj nas vodi k



izpolnjevanju njegove volje in kaj ne.
Kaj si v resnici želim? Zakaj? Od kod
prihajajo ti vzgibi? Kam me vodijo?
Ali se slepim, če se pretvarjam, da jih
ni, in se zanje ne zmenim? Ob teh
vprašanjih, ki so nekaj normalnega
za nekoga, ki hoče živeti molitveno
življenje, nam papež Frančišek
svetuje: »Da se ne bi zmotili, […] se
moramo vprašati: Poznam samega
sebe, še naprej od videza ali […]
občutij? Vem, kaj razveseljuje ali
žalosti moje srce?«[1]

Poleg tega, da Bog nagovarja naše
srce in razum, nam govori tudi po
naših notranjih čutih: govori po naši
domišljiji, tako da nam prikaže kak
prizor ali podobo, in govori našemu
spominu, ko vanj prikliče dogodke ali
besede, ki so lahko odgovor na našo
molitev ali pa nam kažejo njegove
želje. Tako se je na primer 8.
septembra 1931 zgodilo svetemu
Jožefmariju. V cerkvi Zavoda za
bolne v Madridu je molil, nekako



brez prave volje in s tavajočo
domišljijo, kot je sam dejal. Nakar,
nam pripoveduje, »sem se zavedel,
da nehote ponavljam neke latinske
besede, na katere nisem bil nikdar
pozoren in ni bilo razloga, da bi jih
hranil v spominu: celo sedaj jih
moram, če se jih hočem spomniti,
prebrati z lističa, ki ga vedno nosim v
žepu, da si zapišem, kar hoče Bog (na
ta listič, o katerem govorim, sem
nagonsko, iz navade, prav tam, na
prezbiteriju, zapisal stavek, ne da bi
mu pripisoval posebno težo). Takole
se glasijo svetopisemske besede, ki
sem jih našel na svojih ustnicah: Et
fui tecum in omnibus ubicumque
ambulasti, firmans regnum tuum in
aeternum. S svojim razumom sem
skušal ugotoviti pomen stavka,
medtem ko sem ga počasi ponavljal.
In pozneje, včeraj popoldne, in
danes, ko sem te besede znova
prebral (kajti – ponavljam – kot da bi
se Bog trudil potrditi, da so bile
njegove, si jih ne uspem zapomniti),



sem dobro razumel, da mi je Kristus-
Jezus dal doumeti, nam v tolažbo, da
bo Božje delo ob Njem vsepovsod in
bo utrjevalo kraljestvo Jezusa
Kristusa za vedno.«[2]

Da bi nam spregovoril, lahko Bog
uporabi tudi zapiske, ki smo si jih
naredili na duhovnih vajah ali pri
kaki dejavnosti krščanskega
izobraževanja, zlasti ko jih ponovno
prebiramo v molitvi in skušamo
doumeti njihov pomen. Tam bomo
morda odkrili vodilno nit ali
ponovitve nekaterih reči, kar nam bo
dalo namig, kaj nam Gospod želi
povedati.

Nenehno šepetanje

Res je, da Gospod kdaj pa kdaj
spregovori na jasen in nadnaraven
način, vendar običajno ni tako.
Navadno Bog govori po tiho, zato
včasih ne zaznamo drobnih daril –
sklepov, nagnjenj, navdihov –, ki nam
jih ponuja v preprosti molitvi. Lahko



se nam zgodi kakor sirskemu
vojskovodji Naamánu, ki je na poziv
preroka Elizeja, naj se sedemkrat
okopa v reki, da bi bil ozdravljen
gobavosti, jezno odgovoril in se
pritoževal, češ, da je pričakoval, »da
bo gotovo prišel ven, se ustopil in
klical ime Gospoda, svojega Boga,
mahal z roko nad bolnim mestom in
tako ozdravil gobavost« (2 Kr 5,11).
Naamán se je sicer obrnil k
Izraelovemu Bogu, vendar je
pričakoval nekaj senzacionalnega,
celo hrupnega. Na srečo so ga njegovi
služabniki pregovorili, da je še
enkrat razmislil: »Ko bi ti prerok
ukazal kaj težkega, mar ne bi tega
storil? Koliko bolj, ko ti je naročil:
Umij se in boš čist!« (2 Kr 5,13).
Vojskovodja se je vrnil, da bi storil,
kar mu je veleval ta, na videz kar
preveč enostaven napotek, in tako je
prišel v stik z odrešujočo božjo
močjo. V molitvi velja ceniti tista
drobna razsvetljenja o že znanih
rečeh, vzgibe Svetega Duha v smeri 



vedno istega, nagnjenja brez posebne
razvnetosti, lahko uresničljive sklepe,
ne da bi jih omalovaževali kot nekaj
banalnega, kajti vse to lahko prihaja
od Boga.

Na neko vprašanje v zvezi z molitvijo
je kardinal Ratzinger takole
odgovoril: »Bog običajno ne govori
preveč glasno, vendar nas vedno
znova nagovarja. To, da je slišan, je
seveda odvisno od tega, ali sta
sprejemnik, da tako rečemo, in
sporočevalec med seboj uglašena. V
današnjem času, s sedanjim načinom
življenja in razmišljanja, je med
njima preveč motenj, zato je
uglaševanje še posebej težko …
Očitno je, da Bog ne govori preveč
glasno, vendar nam skozi vse
življenje govori po znamenjih ali po
srečanjih z drugimi ljudmi. Dovolj je
že, da smo vsaj malo pozorni in da se
pustimo popolnoma prevzeti
zunanjim stvarem.«[3] Ta sposobnost
pozornosti ima veliko opraviti z



notranjo, včasih tudi z zunanjo
zbranostjo in je nekaj, v čemer se je
treba uriti. Da bi mogli zaznati Boga,
si moramo zagotoviti trenutke, ko
zaustavimo vsakdanji vrvež in se
skupaj z njim soočimo z močjo
samote. Potrebujemo tišino.

Dejstvo je, da nam Bog govori na
tisoč načinov. Lahko se zgodi, da smo
na njegove darove že tako navajeni,
da jih ne opazimo več, da ga ne
prepoznamo, kot se je zgodilo
Jezusovim rojakom: »Ali ni to
tesarjev sin? Ali ni njegovi materi
ime Marija, njegovim bratom pa
Jakob, Jožef, Simon in Juda? In
njegove sestre, ali niso vse pri
nas?« (Mt 13,55-56). Prositi je treba
Svetega Duha, naj nam odstre oči,
odpre ušesa, prečisti srce in razsvetli
zavedanje, da bomo znali prepoznati
njegovo nenehno šepetanje, tisto
nesmrtno šumenje v naši notranjosti.

Bog nam je že spregovoril



Ko Jezus učencem Janeza Krstnika v
odgovor na njihovo vprašanje našteje
svoja znamenja – »slepi
spregledujejo, hromi hodijo, gobavi
so očiščeni, gluhi slišijo, mrtvi so
obujeni, ubogim se oznanja
evangelij« (Mt 11,5) –, s tem oznanja
izpolnitev starodavnih
svetopisemskih prerokb o Mesiju.
Bog nam je namreč govoril in govori
vsakemu od nas na posebej odličen
način po Svetem pismu: »Oče, ki je v
nebesih, prihaja v svetih knjigah
ljubeče svojim otrokom naproti in se
z njimi pogovarja.«[4] Zato mora
»branje Svetega pisma spremljati
molitev, da to branje postane
pogovor med Bogom in človekom;
kajti Boga, ‘njega nagovarjamo,
kadar molimo; njega poslušamo,
kadar beremo božje izreke’ (sv.
Ambrož, Off. 1, 88)«.[5] Besede
Svetega pisma niso samo
navdihnjene od Boga, ampak nas
tudi navdihnejo z Bogom.



Boga na poseben način slišimo v
evangelijih, ki vsebujejo besede in
dejanja našega Gospoda Jezusa
Kristusa. To izpostavlja tudi avtor
Pisma Hebrejcem: »Velikokrat in na
veliko načinov je Bog nekoč govoril
očetom po prerokih, v teh dneh
poslednjega časa pa nam je
spregovoril po Sinu« (Heb 1,1-2).
Sveti Avguštin je dejal, da je evangelij
kakor »Kristusova usta: sedi v
nebesih, vendar nenehno govori na
zemlji«.[6] Zato naša molitev živi iz
meditacije evangelija; ko ga beremo,
premišljujemo, znova prebiramo, ko
si njegove besede vtisnemo v spomin
in se vedno znova vračamo k njim,
takrat Bog govori našemu srcu.

Sveti Jožefmarija je skladno z
izročilom Cerkve stalno priporočal
poslušanje Boga s pomočjo
meditacije evangelijev: »Svetujem ti,
da se pri svoji molitvi postaviš v
odlomke iz evangelija, kakor še ena
oseba več. Najprej si zamisliš prizor



ali skrivnost, ki ti bo služila, da se boš
lahko zbral in premišljeval. Nato
uporabiš razum za premišljevanje
tistega delčka Učiteljevega življenja:
njegovo razneženo srce, njegovo
ponižnost, njegovo čistost, njegovo
izpolnjevanje Očetove volje. Potem
mu pripoveduj, kar se navadno tebi
dogaja v teh rečeh, kako ti gre. Bodi
pozoren, ker ti bo On morda hotel
nekaj pokazati: pojavili se bodo tisti
notranji vzgibi, tista zavedanja, tisti
očitki.«[7] Naša prizadevnost se
pokaže v konkretnih dejanjih: 
zamislimo si prizor, vstopimo v
evangeljske odlomke, premišljujemo
o kaki Učiteljevi lastnosti, mu 
pripovedujemo, kaj se nam godi … In
temu sledi možen božji odgovor: da
nam nakaže to ali ono, da v naši duši 
prebudi notranje vzgibe, da nam da
kaj spoznati. Tako se gradi dialog z
njim.

Še ob neki drugi priložnosti nas je sv.
Jožefmarija k premišljevanju in



posnemanju Jezusa Kristusa
spodbudil z naslednjimi besedami:
»Bodi ti sam eden izmed
nastopajočih v tej božanski zgodbi in
reagiraj. Opazuj Kristusove čudeže,
poslušaj, kako se k njemu stekajo
množice, izmenjaj si kakšno
prijateljsko besedo z dvanajsterimi …
Zazri se Gospodu v oči in se zaljubi
vanj, da boš ti sam postal drugi
Kristus.«[8] Zrenje, poslušanje,
izmenjava prijateljskih besed,
gledanje … so dejanja, za katera je
treba prebuditi in spraviti v tek naše
notranje zmožnosti in čute, našo
domišljijo in razum. Kajti vsak izmed
nas je tam navzoč, na vsaki strani
evangelija. Vsak prizor, vsako
Jezusovo dejanje daje smisel mojemu
bivanju in ga osvetljuje. Njegove
besede nagovarjajo prav mene in so
opora mojemu življenju.

José Brage



[1] Frančišek, apost. spod., Christus
vivit, 25. 3. 2019, št. 285.

[2] Sv. Jožefmarija, Zasebni zapiski, št.
273; v: Andrés Vázquez de Prada, 
Ustanovitelj Opus Dei, 1. knjiga, str.
349–350.

[3] Joseph Ratzinger, Sol zemlje.

[4] Drugi vatikanski koncil, dogm.
konst. Dei Verbum, št. 21;
prim.Katekizem Katoliške cerkve, št.
2700.

[5] Drugi vatikanski koncil, dogm.
konst. Dei Verbum, št. 25;
prim.Katekizem Katoliške cerkve, št.
2653.

[6] Sv. Avguštin, Sermo 85, 1.

[7] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
253.

[8] Sv. Jožefmarija, Zapiski z
meditacije, 12. 10. 1947; v: Mientras
nos hablaba en el camino, str. 36.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-6-

mogocnejsi-jezik/ (6. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-6-mogocnejsi-jezik/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-6-mogocnejsi-jezik/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-6-mogocnejsi-jezik/

	Spoznavati Njega in sebe (6) – Mogočnejši jezik

