
opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (5) – Kako nam
Bog govori

Jezik molitve je skrivnosten: ne
moremo ga nadzorovati, lahko
pa korak za korakom
zaznavamo, da spreminja naše
srce.

28. Nov. 2022

Pereja, dežela vzhodno od reke
Jordan v današnji Jordaniji. Na vrhu
hriba, ki se dviga tisoč sto metrov
nad Mrtvim morjem, stoji mogočna
trdnjava Maheront. Tja je Herod



Antipa zaprl Janeza Krstnika (prim.
Mr 6,17).[1] Mrzla in vlažna, v skalo
vkopana ječa. Vse je temno. Vlada
tišina. Janeza muči ena misel: čas
teče, Jezus pa se ne pokaže tako
jasno, kot je on pričakoval. Slišal je
za njegova dela (prim. Mt 11,2),
vendar se zdi, da o sebi ne govori kot
Mesija. In ko ga naravnost vprašajo,
molči. Je mogoče, da se je Janez
zmotil? Toda on ga je jasno videl!
Videl je Duha, ki se je kot golob
spustil z neba in ostal na njem (prim.
Jn 1,32-43). Zato v svoji zaskrbljenosti
pošlje nekaj učencev, da bi Učitelja
vprašali: »Ali si ti tisti, ki mora priti,
ali naj čakamo drugega?« (Mt 11,3).

Jezus se odzove na nepričakovan
način. Namesto neposrednega
odgovora usmeri pozornost na svoja
dela: »Slepi spregledujejo, hromi
hodijo, gobavi so očiščeni, gluhi
slišijo, mrtvi so obujeni, ubogim se
oznanja evangelij.« Nekoliko negotov
odgovor, vendar dovolj jasen za tiste,



ki poznajo znamenja, ki so jih
starodavne prerokbe Svetega pisma
napovedale kot pripadajoča Mesiju
in njegovemu kraljestvu: »Tvoji
mrtvi bodo oživeli, moja trupla bodo
vstala« (Iz 26,19); in še: »Tedaj bodo
spregledale oči slepih, gluhim se
bodo odprla ušesa« (Iz 35,5). Zato
Gospod spodbuja Janeza k zaupanju
ter zaključi: »In blagor tistemu, ki se
ne spotakne nad menoj« (Mt 11,6).

V tem prizoru lahko prepoznamo
položaj človeka, ki tako kot Janez
misli, da pri molitvi ne sliši Boga.
Tedaj nas Jezus povabi, naj gledamo
z drugačnega zornega kota, naj
opustimo iskanje človeške gotovosti
in vstopimo v to skrivnostno igro, v
kateri Gospod govori po svojih delih
in Svetem pismu. V tistih sklepnih
besedah – »blagor tistemu, ki se ne
spotakne nad menoj« – odkrijemo
poziv, naj z vero vztrajamo v molitvi,
tudi če nam Bog kdaj ne odgovori,
kot smo pričakovali.



Dejanja, ki lahko prekinejo tišino

Kdor začenja moliti, se mora pogosto
soočiti z navideznim božjim molkom:
»Jaz mu govorim, pripovedujem mu
svoje zadeve, sprašujem ga, kaj naj
storim, a mi ne odgovori, nič mi ne
pove.« To je starodavna Jobova
tožba: »Vpijem k tebi, a me ne uslišiš,
stojim pred tabo, a ne paziš
name« (Job 30,20). Zato se zlahka
pojavi zmeda in človek si reče:
»Vedno sem slišal govoriti, da je
molitev dialog, meni pa Bog nič ne
pove. Zakaj? Če Bog, kot pravijo,
govori drugim ljudem …, zakaj ne
govori meni? Kaj delam narobe?« To
so dvomi molitvenega človeka, ki se
lahko včasih razrastejo v skušnjavo
zoper upanje: »Če mi Bog ne
odgovori, čemu bi potem molil?«
Oziroma, če je ta molk razumljen kot
odsotnost, lahko nastopi celo
skušnjava zoper vero: »Če mi Bog ne
govori, potem ga ni.«



Kaj lahko rečemo na vse to? Prvič, da
zanikanje obstoja Boga na podlagi
njegovega navideznega molka ni
logično. Bog bi se lahko iz
kateregakoli razloga odločil molčati
in to ne bi ničesar pridodalo k
njegovemu obstoju ali neobstoju, niti
k njegovi ljubezni do nas. Vera v
Boga – in v njegovo dobroto – je nad
vsem drugim. Na vsak način pa je to
lahko priložnost, da skupaj s
psalmistom polni vere in zaupanja
prosimo: »O Bog, ne bodi tiho, ne
molči in ne miruj, o Bog!« (Ps 83,2).

Prav tako ne smemo dvomiti o svoji
sposobnosti za poslušanje Boga. V
človekovi notranjosti so viri, ki mu ob
pomoči milosti dajejo slišati božjo
govorico, četudi je ta sposobnost
zaradi izvirnega greha in osebnih
grehov oslabljena. Prvo poglavje
Katekizma Katoliške cerkve se začne
prav s to trditvijo: »Človek je zmožen
Boga.« Sveti Janez Pavel II. jo je
razložil takole: »Človek, kot pravi



izročilo krščanske misli, je capax Dei:
sposoben spoznati Boga in sprejeti
dar njega samega, ki mu ga on
namenja. Zares, ker je ustvarjen po
božji podobi in sličnosti, ima
sposobnost živeti z njim v osebnem
odnosu«;[2] v osebnem odnosu, ki
privzame obliko dialoga,
sestavljenega iz besed in dejanj[3] …
včasih pa samo iz dejanj, kot se
dogaja tudi v človeški ljubezni.

Tako lahko na primer trenutek, ko se
srečata pogleda dveh oseb,
predstavlja tihi dialog – so pogledi, ki
govorijo – in tudi zaupen pogovor
človeka z Bogom je lahko takšen: kot
»gledanje Boga in čutenje, da nas On
gleda. Kakor tisti Jezusov pogled,
namenjen Janezu, ki je za vedno
zaznamoval življenjsko pot tega
učenca.«[4] Katekizem pravi, da je
»kontemplacija pogled vere«,[5] in
marsikdaj je pogled lahko
dragocenejši ter prinaša več vsebine,
ljubezni in luči za naše življenje kot



pa dolga vrsta besed. Ko je sv.
Jožefmarija govoril o veselju, ki ga
poraja kontemplativno življenje, je
dejal, da »duša od prekipevanja spet
zapoje novo pesem, ker čuti in tudi
ve, da jo Bog ljubeče gleda ves čas«.[6]

Izkustvo, ko se ne le zavedamo, da
nas gleda, ampak ta pogled tudi
začutimo, je dar, za katerega lahko
ponižno prosimo kakor »božji
berači«.[7]

Še nikoli ni nihče tako govoril

Sv. Terezija iz Kalkute pravi, da »pri
ustni molitvi govorimo Bogu, v
premišljevalni molitvi pa on govori
nam, razliva se nad nas«.[8] To je en
način, kako razložiti nekaj
neizrekljivega: Bog nam govori tako,
da serazliva nad nas. Gre za to, da je
molitev dejansko v veliki meri
povezana skrivnostjo. To skrivnostno
srečanje med Bogom in človekom, ki
moli, poteka na mnoge načine,
vendar nekateri od njih niso že na



prvi pogled očitni, povsem razumljivi
ali zlahka prepoznavni. Katekizem
Katoliške cerkve nas opozarja:
»Spoprijemati se moramo tudi z
miselnostmi ‘tega sveta’; te
miselnosti nas prepojijo, če nismo
čuječi, na primer: resnično naj bi bilo
samo to, kar preverita razum in
znanost (a molitev je skrivnost, ki
presega našo zavest in našo
podzavest).«[9] Tako kot Janez Krstnik
tudi mi pogosto hrepenimo po
očitnih dokazih, ki na področju
nadnaravnega niso vedno mogoči.

Način, kako Bog govori človeški duši,
nas presega, ne moremo ga
popolnoma razumeti: »Prečudovito
je zame spoznanje, previsoko je, ne
morem ga doseči« (Ps 139,6). Naša
abeceda namreč ni božja abeceda,
naš jezik ni njegov jezik, naše besede
niso njegove besede. Ko Bog govori,
mu ni treba napenjati glasilk, in
točka, kjer ga slišimo, ni človeško
uho, temveč najgloblji in



najskrivnostnejši del našega bitja, ki
ga včasih imenujemo srce, včasih pa
vest.[10] Bog govori iz resničnosti, ki je
on sam, in nagovarja resničnost
človeka, tako kot zvezda z drugo
zvezdo ni povezana z besedami,
ampak z gravitacijsko silo. Bogu ni
treba govoriti s pomočjo besed,
čeprav lahko stori tudi to. Dovolj mu
je, da govori po svojih delih in po
skrivnostnem delovanju Svetega
Duha v naših dušah, ki vzbudi naše
srce, nagiba našo občutljivost in
razsvetljuje naš um, da bi nas nežno
pritegnil k sebi. Morda se tega sprva
sploh ne bomo zavedali, vendar nam
bo čas pomagal prepoznati učinke
božjega delovanja v nas: morda
bomo postali bolj potrpežljivi, bolj
razumevajoči, bolje bomo delali, bolj
cenili prijateljstvo, skratka, vedno
bolj bomo ljubili Boga.

Zato Katekizem Katoliške cerkve v
zvezi z molitvijo poudarja, da je
»preoblikovanje srca, ki moli, prvi



odgovor na našo prošnjo«.[11]

Preoblikovanje, ki je običajno
počasno in postopno, včasih
neopazno, a povsem gotovo, ki se ga
moramo naučiti prepoznati in biti
zanj hvaležni. Takšno izkušnjo je sv.
Jožefmarija opisal 7. avgusta 1931 z
besedami: »Danes ta škofija obhaja
praznik Gospodovega spremenjenja.
– Ob obuditvi svojih namenov pri
sveti maši sem se zavedel notranje
spremembe, ki jo je Bog izvršil v
meni v teh letih mojega bivanja v
eks-prestolnici … In sicer meni
samemu navkljub: brez mojega
sodelovanja, bi lahko rekel. Mislim,
da sem obnovil svoj sklep, da svoje
celotno življenje usmerim v
izpolnjevanje božje Volje.«[12] Ta 
notranja sprememba, ki jo
prepoznamo v molitvi, je eden od
načinov, kako govori Bog … in kakšen
način! Potem lahko razumemo, kar
so o Jezusu rekli tempeljski
služabniki: »Še nikoli ni nihče tako
govoril« (Jn 7,46). Bog govori tako,



kot ne more govoriti nihče drug: tako
da spreminja srce.

Božja beseda je učinkovita (prim.
Heb 4,12), spreminja nas, njeno
delovanje v naši duši nas presega. To
je tisto, kar pravi sam Jahve po
preroku Izaiju: »Kakor je nebo visoko
nad zemljo, tako visoko so moje poti
nad vašimi potmi in moje misli nad
vašimi mislimi. Kajti kakor pride dež
in sneg izpod neba in se ne vrača tja,
ne da bi napojil zemljo, jo naredil
rodovitno in brstečo, dal sejalcu
seme in uživalcu kruh, tako bo z
mojo besedo, ki prihaja iz mojih ust:
ne vrne se k meni brez uspeha,
temveč bo storila, kar sem hotel« (Iz
55,9-11). Ta skrivnostna učinkovitost
nas vabi tudi k ponižnosti, ki je
nepogrešljiva »priprava za prejem
nezasluženega daru molitve«,[13] saj
nam pomaga zaupati in se odpreti
božjemu delovanju.

Nezaslišana božja svoboda



Bog govori, kadar hoče. Svetega
Duha ne moremo omejevati in ga
postaviti na naše tire. Ni v naši moči,
da bi usmerjali njegovo delovanje v
naših dušah. Sv. Jožefmarija je nekoč
poudaril, da je v tabernaklju navzoči
Jezus Kristus »Gospod, ki govori, ko
hoče, ko to najmanj pričakujemo, in
govori konkretne stvari. Nato
umolkne, ker si želi odgovora naše
vere in zvestobe.«[14] Kajti v molitev
vstopamo ne skozi vrata čutov – vida,
sluha, občutenja –, ampak »skozi
ozka vrata vere«,[15] ki se odraža v
naši skrbnosti in vztrajnosti, vloženi
v čas molitve; ti dve drži, čeprav
včasih tega ne opazimo takoj, vedno
obrodita sadove.

To se je večkrat zgodilo tudi
ustanovitelju Opus Dei; na primer 16.
oktobra 1931, kot sam pripoveduje:
»Hotel sem opraviti molitev po maši,
v spokojnosti moje cerkve. Ni mi
uspelo. Na Atochi sem kupil dnevnik
(ABC) in stopil na tramvaj. Do



trenutka, ko to pišem, nisem zmogel
prebrati več kot odstavek časopisa.
Začutil sem, kako priteka molitev
vzgibov, obilna in goreča. Tako je bilo
na tramvaju in vse do prihoda
domov.«[16] Tistega dne poskuša sv.
Jožefmarija moliti na odmaknjenem
kraju, na videz brez uspeha. Nekaj
minut pozneje pa ga v hrušču
prenatrpanega tramvaja, ko se loti
branja dnevnih novic, prevzame
božja milost in doživi, kot je sam
dejal, »najvišjo obliko molitve« v
vsem svojem življenju.

Mnogi drugi svetniki so prav tako bili
priča tej svobodi Boga, da nagovori
človekovo dušo, kadar želi. Sveta
Terezija Jezusova je to na primer
opisala s prispodobo drv in ognja.
Pogosto se ji je dogajalo, da kljub
vsemu njenemu trudu – kljub
nalaganju drv – ogenj molitve
nikakor ni hotel zagoreti. Zapisala je:
»Sama sebi sem se smejala in se
veselila, da morem videti vso bedo



duše, ki ji Bog ne naklanja milosti
brez prestanka. […] Ogenj božje
ljubezni noče vzplamteti, čeprav
duša nalaga nanj drva in tudi sicer
stori, kar more. […] Naj duša sama še
toliko kuri in piha, ga bo prej gasila,
ognja bo čedalje manj. Mislim, da je v
takem primeru najbolje, če se vdamo
v svojo nemoč […],«[17] kajti Bog
govori, kadar on hoče.

Istočasno pa vemo, da nam je Bog
govoril že velikokrat; pravzaprav
nam nikoli ne preneha govoriti.
Naučiti se molitve na neki način
pomeni naučiti se prepoznavati božji
glas v njegovih delih, kot je Jezus sam
nakazal Janezu Krstniku. Sveti Duh
nikoli ne preneha delovati v naši
notranjosti, zato je sv. Pavel lahko
spomnil Korinčane, da »nihče ne
more reči: ‘Jezus je Gospod,’ razen v
Svetem Duhu« (1 Kor 12,3). To nas
navdaja z mirom. Kdor to dejstvo
pusti ob strani, lahko hitro zapade v
obup: Nekateri ljudje, »ki iščejo Boga



z molitvijo, hitro izgubijo pogum, ker
ne vedo, da molitev prihaja tudi od
Svetega Duha in ne samo od njih
samih«.[18] Zato da pri molitvi ne bi
nikdar izgubili poguma, je potrebno
veliko zaupanje v Svetega Duha ter v
njegovo mnogovrstno in skrivnostno
delovanje v naših dušah: »Z božjim
kraljestvom je kakor s človekom, ki
vrže seme v zemljo. Spi in vstaja,
ponoči in podnevi, seme pa klije in
raste, da sam ne ve kako« (Mr
4,26-27).

José Brage

[1] Prim. Jožef Flavij, Judovska
zgodovina, 18, 5, 2.

[2] Sv. Janez Pavel II., Splošna
avdienca, 26. 8. 1998.

[3] Prim. Katekizem Katoliške cerkve,
št. 2567.



[4] Sv. Jožefmarija, zapiski meditacije,
9. 1. 1959; v: Mientras nos hablaba en
el camino, str. 98.

[5] Katekizem Katoliške cerkve, št.
2715.

[6] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
307.

[7] Prim. Sv. Avguštin, Sermo 56, 6, 9.

[8] Sv. Terezija iz Calcute, El amor más
grande, Urano, Barcelona 2012, str.
23.

[9] Katekizem Katoliške cerkve, št.
2727.

[10] »Vest je človekovo najbolj skrito
jedro in svetišče, kjer je čisto sam z
Bogom, čigar glas zveni v človekovi
notranjosti (Gaudium et spes,
16)«,Katekizem Katoliške cerkve, št.
1776.

[11] Katekizem Katoliške cerkve, št.
2739.



[12] Sv. Jožefmarija, Zasebni zapiski, št.
217, v: Andrés Vázquez de Prada, 
Ustanovitelj Opus Dei, 1. knjiga, str.
346.

[13] Katekizem Katoliške cerkve, št.
2559.

[14] Sv. Jožefmarija, zapiski
družinskega srečanja, 18. 6. 1972.

[15] Katekizem Katoliške cerkve, št.
2656.

[16] Sv. Jožefmarija, Zasebni zapiski, št.
334, v: Andrés Vázquez de Prada, 
Ustanovitelj Opus Dei, 1. knjiga, str.
352–353.

[17] Sv. Terezija Avilska, Lastni
življenjepis, Karmel Sora, 1998, 37.
poglavje, 7.

[18] Katekizem Katoliške cerkve, št.
2726.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-5-
kako-nam-bog-govori/ (19. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-5-kako-nam-bog-govori/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-5-kako-nam-bog-govori/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-5-kako-nam-bog-govori/

	Spoznavati Njega in sebe (5) – Kako nam Bog govori

