
opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (4) – Ko znamo
prisluhniti

Mojzesovo življenje nas uči, naj
pri izpolnjevanju poslanstva, h
kateremu smo poklicani,
pustimo Svetemu Duhu, da nas
preoblikuje preko poslušanja
Boga in sinovskega dialoga z
Njim.

9. Avg. 2023

Gospod je pomislil na Mojzesa in ga
izbral za ključno nalogo: voditi
njegovo ljudstvo v novo etapo



zgodovine odrešenja. Z njegovim
sodelovanjem je bil Izrael osvobojen
egiptovske sužnosti in pripeljan vse
do obljubljene dežele. Po njegovem
posredovanju je judovsko ljudstvo
prejelo kamniti plošči Postave in
temelje bogočastja. Kako je Mojzes
postal to, kar je postal? Kako je
dosegel to uglašenost z Bogom, ki ga
je sčasoma pripeljala do tega, da je
postal velik blagor za ogromno ljudi,
za vse svoje ljudstvo ter za vse nas, ki
bomo prišli za njim?

Čeprav je bil Mojzes že od rojstva
izbran od Boga – spomnimo se, da je
čudežno preživel faraonovo
preganjanje –, je presenetljivo, da se
je z Gospodom srečal šele mnogo let
pozneje. V mladosti se je zdel kot
povsem običajen mož, ki je zagotovo
skrbel za svoj rod (prim. 2 Mz 2,11).
Njegovo preobrazbo morda najbolje
pojasni dejstvo, da je bil sposoben
poslušati Gospoda.[1] Da bi postali to,
k čemur smo poklicani, se moramo



tudi mi preoblikovati s pomočjo
poslušanja. Res je, da ni nekaj
enostavnega doživeti, kar nam
pripoveduje Druga Mojzesova knjiga,
da je »Gospod govoril z Mojzesom iz
obličja v obličje, kakor govori človek
s svojim prijateljem« (2 Mz 33,11). To
je proces, ki običajno traja leta, celo
življenje, in velikokrat je treba začeti
znova ter se molitve učiti, kot da bi
bili pri prvih korakih našega
pogovora z Gospodom.

»Mojzes, Mojzes!«

Odkriti nujnost molitve pomeni
spoznati, da »nas je on prvi
vzljubil« (1 Jn 4,19) in da nam je
skladno s tem tudi on prvi
spregovoril: »Bog je ustvaril človeka
po svoji podobi, po božji podobi ga je
ustvaril, moškega in žensko je
ustvaril. Bog ju je blagoslovil in Bog 
jima je rekel« (1 Mz 1,27-28).[2] Bog, ki
nas je na lastno pobudo iz ljubezni
ustvaril in izbral za posebno



poslanstvo, tudi v našem molitvenem
življenju naredi prvi korak. V našem
dialogu z Gospodom je on tisti, ki
spregovori prvo besedo.

To začetno besedo lahko
prepoznamo že v želji po Bogu, ki jo
je sam zasejal v naša srca in ki se
prebudi ob tisoč različnih izkušnjah.
Mojzesu se je prvič prikazal na kraju
Horeb, imenovanem tudi »Božja
gora«. Tam se mu je »prikazal
Gospodov angel. Pogledal je in glej,
grm je gorel s plamenom, a ni zgorel.
Mojzes je rekel: Moram stopiti tja in
si ogledati to veliko prikazen, kako
da grm ne zgori!« (2 Mz 3,2-3). Ne gre
zgolj za radovednost ob nenavadnem
dogodku, temveč za jasno zaznavo,
da se dogaja nekaj presežnega,
večjega od njega samega. Tudi nas
lahko v življenju presenetijo dogodki,
ki nam odprejo globljo razsežnost
stvarnosti. Lahko gre za notranje
odkritje nečesa, kar je prej bilo
neopaženo: božjo navzočnost



zaslutimo, ko prepoznamo katerega
izmed njegovih darov ali ko vidimo,
kako so nas težave utrdile v zrelosti
in nas pripravile na spopadanje z
različnimi okoliščinami ali nalogami.
Lahko gre tudi za odkritje tega, kar
nas obdaja: družina, prijatelji,
narava … Tako ali drugače
doživljamo potrebo po molitvi,
zahvali, prošnji … in se obračamo k
Bogu. To je prvi korak.

»Ko je Gospod videl, da prihaja
gledat, ga je Bog poklical iz sredine
grma in rekel: Mojzes, Mojzes! Rekel
je: Tukaj sem« (2 Mz 3,4). Dialog se
vzpostavi, ko se naš pogled sreča s
pogledom Boga, ki nas je gledal že
prej. In besede – kolikor so sploh
potrebne – stečejo, ko dovolimo, da
pridejo najprej na vrsto njegove. Če
bomo to poskušali storiti sami, ne
bomo mogli moliti. Bolje je, če se
ozremo h Gospodu in se spomnimo
njegove tolažilne obljube: »Jaz sem z



vami vse dni do konca sveta« (Mt
28,20).

Zato je zaupanja polna vera temeljna
sestavina vsake iskrene molitve.
Pogosto je najboljši način za začetek
molitve to, da prosimo našega
Gospoda, naj nas on nauči. Tako so
ravnali apostoli in to je pot, h kateri
nas je spodbujal sv. Jožefmarija: »Če
se ne čutiš pripravljenega, se obrni k
Jezusu tako kot njegovi učenci: Nauči
nas moliti! Izkusil boš, kako Duh
prihaja na pomoč naši slabotnosti.
Saj niti ne vemo, kako je treba za kaj
moliti, toda sam Duh posreduje za
nas z neizrekljivimi vzdihi, ki jih ni
mogoče izraziti, ker ni primernega
načina, ki bi opisal njihovo
globino.«[3]

»Sezuj si sandale z nog«

Ob koncu nekajdnevnih duhovnih
vaj je blažena Guadalupe Ortiz de
Landázuri pisala svetemu
Jožefmariju: »Večkrat sem vam že



govorila o svojem zaupnem odnosu z
Bogom, o svoji molitvi itd.: ko se
malo potrudim, mi naš Gospod vse
olajša in se mu popolnoma
predam.«[4] Nagib k molitvi, in sama
molitev, je božji dar. Istočasno pa se
moramo vprašati, katera je pri tem
naša vloga. Dialog z Gospodom je
milost in prav zato ni zgolj nekaj
pasivnega, kajti da bi ga prejeli, je
treba to na neki način hoteti.

Kaj še lahko storimo za globoko
molitveno življenje poleg tega, da
ohranjamo pripravljenost na
sprejemanje? Dober začetek je lahko
zavedanje, pred kom se nahajamo,
tako da se odzovemo z držo
globokega spoštovanja in češčenja. V
pogovoru na gori Horeb je Bog rekel:
»Ne hôdi sem! Sezuj si sandale z nog,
kajti kraj, kjer stojiš, je sveta zemlja!
Potem je rekel: Jaz sem Bog tvojega
očeta, Bog Abrahamov, Bog Izakov in
Bog Jakobov. Tedaj si je Mojzes zakril



obraz, kajti bal se je gledati v
Boga« (2 Mz 3,5-6).

Največji izmed prerokov izraelskega
ljudstva se je ob svojem prvem
srečanju z Bogom odzval tako, da si
je sezul sandale in si zakril obraz. S
tem je pokazal svoje zavedanje, da
stoji pred presežnim Bogom. Nekaj
podobnega lahko storimo mi, ko se
Jezusu v tabernaklju približamo z
držo češčenja. Med molitvenim
bedenjem pred Jezusom v
najsvetejšem zakramentu se je
Benedikt XVI. izrazil z besedami, ki
nam govorijo, kako častiti Gospoda:
»Tu, v posvečeni hostiji, je on pred
nami in med nami. Kot takrat je
skrivnostno zakrit v sveti tišini in kot
takrat prav na ta način razkriva
resnično božje obličje. Zaradi nas je
postal pšenično zrno, ki pade v
zemljo in umre ter daje sad vse do
konca sveta (prim. Jn 12,24). Navzoč
je, kot je bil takrat v Betlehemu. Vabi
nas na notranje romanje, ki se



imenuje adoracija. Pojdimo sedaj na
to romanje in ga prosímo, naj nas on
vodi.«[5]

Drža češčenja se lahko v naši molitvi
odraža na različne načine. Pred
najsvetejšim zakramentom na
primer pokleknemo v znamenje
svoje majhnosti v razmerju do Boga.
Kadar zaradi različnih razlogov ne
moremo moliti pred Najsvetejšim,
lahko opravljamo enakovredna
dejanja, na primer pogledamo v
notranjost svoje duše, da bi tam
odkrili Gospoda, v duhu pokleknemo
ter umirjeno izgovarjamo besede
uvodne molitve ali kako drugo
besedilo, ki nas spominja, da smo v
njegovi navzočnosti.

»Oblak jo je pokrival«

V nekem drugem trenutku svojega
pogovora z Bogom je Mojzes prejel
plošči Postave. Prizor je pretresljiv in
obenem prežet z veliko zaupnostjo:
»Gospodovo veličastvo se je spustilo



na Sinajsko goro in oblak jo je
pokrival šest dni. Poklical je Mojzesa
sedmi dan iz srede oblaka. Prikazen
Gospodovega veličastva je bila na
vrhu gore pred očmi Izraelovih sinov
kakor požirajoč ogenj. Mojzes je šel v
sredo oblaka in stopil na goro.
Štirideset dni in štirideset noči je
ostal na gori« (2 Mz 24,16-18).

Poleg tega, da je oblak razodeval
božjo slavo in vnaprej ponazarjal
navzočnost Svetega Duha, je tudi
omogočil vzdušje zaupnosti v dialogu
med prerokom in njegovim
Stvarnikom. To nam daje vedeti, da
je za molitev potrebna vaja v
določenih veščinah, ki pripomorejo k
zbližanju z Bogom: ljubezen do
zunanje in notranje tišine,
stanovitnost ter disciplina poslušanja,
ki nam omogoča zaznati njegov glas.

Včasih nam je težko ceniti tišino, in
če v molitvi ničesar ne slišimo, se
nagibamo k temu, da čas zapolnimo z



besedami, branjem ali celo s
podobami in zvoki. Vendar se lahko
zgodi, da na ta način, čeprav to
počnemo z dobrim namenom,
Gospoda ne bomo mogli slišati.
Morda potrebujemo spreobrnjenje k
tišini, ki je več kot zgolj molk. Sveti
Jožefmarija je poleti 1932 zapisal
besede, ki so bile pozneje vključene v
knjigo Pot in nazorno povejo, da
mora dialog z Bogom vedno slediti tej
poti: »Tišina je kot vratar notranjega
življenja.«[6]

Medtem ko nas zunanji zvoki in
notranje strasti oddaljujejo od nas
samih, nas tišina vodi k zbranosti in
nas spodbuja, da se sprašujemo o
svojem lastnem življenju. Aktivizem
ali gostobesednost v molitvi nas ne
približata Bogu, niti nam ne
omogočata kake globoke dejavnosti.
Če se prepustimo brezglavi
zaletavosti, nam ne ostane časa za
zbranost, premišljevanje, za
doživetje globine, medtem ko nas



tišina – notranja in zunanja – vodi k
srečanju z Gospodom, k čudenju nad
njim. Molitev namreč potrebuje
tišino, ki ni zgolj negativna,
izpraznjena, ampak je polna Boga in
daje odkrivati njegovo navzočnost.
Kot je dejala blažena Guadalupe: »…
Poglobiti se v to tišino, dokler ne
pridemo tja, kjer je samo Bog in
kamor brez našega dovoljenja ne
morejo vstopiti niti angeli.« In tam
»častiti Boga, ga hvaliti in mu
govoriti mile besede«.[7] To je tišina,
ki nam omogoča, da slišimo Boga.

Skratka, gre za to, da svojo pozornost
– razum, voljo, čustva – osredotočimo
na Boga in mu pustimo, da nas
izzove. V ta namen si lahko
zastavimo vprašanja, ki jih predlaga
papež Frančišek: »Ali so v tvojem
življenju trenutki, ko se postaviš pred
njegovo navzočnost v tihoti, ostajaš z
njim brez naglice, dovoliš, da te
gleda? Ali dovoliš, da njegov ogenj
razžari tvoje srce? Če ne dovoliš, da



ga On hrani s svojim ognjem ljubezni
in nežnosti, ne boš ogenj, kako boš
potem ogreval srca drugih s svojim
pričevanjem in svojimi besedami?«[8]

Poleg tišine je enako potrebna tudi
stanovitnost, kajti moliti je naporno.
Potreben je čas in trud, kakor v
primeru Mojzesa, ki ga je oblak
pokrival šest dni, šele sedmi dan pa
je prejel Gospodovo besedo. Na
prvem mestu je potrebna zunanja
stanovitnost, tako da se držimo bolj
ali manj fiksnega urnika molitve in
vnaprej določenega trajanja. To je
bila stalnica med nasveti, ki jih je
ljudem dajal sv. Jožefmarija:
»Meditacija. – Določen čas in ob
določeni uri. – Sicer se prilagodi
našemu udobju: to je pomanjkanje
mrtvičenja. Molitev brez mrtvičenja
pa ni zelo učinkovita.«[9] Ta stalnost,
če jo žene ljubezen, bo vstopna točka
v prijateljski odnos z Bogom, ki bo
prepojen z dialogom, kajti Bog se
nam ne vsiljuje: govori nam le, če to



želimo. Z vztrajnostjo izražamo in
gojimo gorečo željo, da bi bili deležni
njegovih ljubečih besed.

Poleg zunanje je potrebna tudi 
notranja stalnost, ki spada k
disciplini poslušanja: osredotočiti
moramo razum, ki je raztresen,
spodbuditi voljo, ki ni vedno
pripravljena hoteti, ter gojiti čustva,
ki nas včasih ne spremljajo. To
utegne biti utrujajoče, še posebej, če
moramo to početi pogosto, saj je
motečih dražljajev veliko. Obenem
pa discipliniranega poslušanja ne
smemo zamenjati s pretirano
rigidnostjo ali preveč metodičnimi
koncentracijskimi vajami, saj molitev
teče upoštevajoč najrazličnejše
okoliščine. V bistvu teče tja, kamor
Bog dopušča – »veter veje, koder
hoče« (Jn 3,8) –, vendar teče tudi po
strugi, ki sledi naši osebni situaciji.
Morda bomo kdaj dalj časa
razmišljali o ljudeh, ki jih imamo



radi, in zanje prosili Gospoda, kar je
že lahko ljubezenski dialog.

Tukaj lahko navedemo nekaj
konkretnih nasvetov, ki nam olajšajo
disciplinirano poslušanje: beg od 
večopravilnosti, da bi se lahko
osredotočili in bili med pogovorom
navzoči brez razmišljanja o drugih
stvareh; spodbujanje drže učenja ter
ponižno priznavanje naše ničnosti in
njegove vsemogočnosti, morda tudi s
pomočjo molitvenih vzklikov in
drugih kratkih molitev; zastavljanje
odprtih vprašanj Gospodu, pri čemer
mu pustimo prostor, da nam
odgovori, kadar hoče, ali pa mu
preprosto povemo, da smo
pripravljeni storiti, kar nam bo
nakazal; sledenje tempu in smeri, v
katero nas vodi premišljevanje
njegove ljubezni, in izogibanje
motnjam, ki jih povzročajo druge,
stranske misli; vaja v ohranjanju
odprtega uma, tako da se pustimo
presenetiti njemu in sanjamo božje



sanje, ne da bi skušali svojo molitev
pretirano nadzorovati. Na ta način se
polagoma odpiramo Gospodovi
skrivnosti in logiki, kar nam
omogoča mirno sprejeti dejstvo, da
ne vemo, kam nas bo popeljal.

»Pokaži mi svoje veličastvo«

Na začetku časa, namenjenega
premišljevalni molitvi, upravičeno
pričakujemo, da nam bo Gospod
spregovoril, kar se včasih tudi zgodi.
Lahko pa smo nekoliko razočarani,
če ob koncu tega srečanja ugotovimo,
da nismo slišali ničesar ali zelo malo.
Kakorkoli že, ohraniti moramo
prepričanje, da molitev vedno obrodi
sad. Na gori Sinaj je Mojzes zaklical:
»Pokaži mi, prosim, svoje
veličastvo!« Zdi se, da hoče Gospod to
željo potešiti: »Storil bom, da pojde
mimo tebe vsa moja dobrota, in
klical bom pred teboj ime Gospod.
Izkazoval bom milost, komur hočem
biti milostljiv, in usmilil se bom,



kogar se hočem usmiliti.« Vendar pa
se njegove besede nenadoma
spremenijo, kar bi se lahko zdelo kot
razočaranje: »Mojega obličja ne
moreš videti; kajti noben človek me
ne more videti in ostati živ. […] Ko
pojde moje veličastvo mimo, te bom
postavil v razpoko v skali in te pokril
z roko, dokler ne bom mimo. Ko bom
potem odmaknil roko, me boš videl v
hrbet, mojega obličja pa ne more
videti nihče« (2 Mz 33,18-23). Če bi se
Mojzes čutil razočaranega, ker ni
mogel videti božjega obraza, kot si je
želel, bi morda opustil svoje
prizadevanje ali izgubil voljo do
nadaljnjih srečanj. Vendar se je, prav
nasprotno, pustil voditi Bogu in tako
je postal človek, s katerim je Gospod
govoril »iz obličja v obličje« (5 Mz
34,10).

Ključ molitve ni v tem, da bi
prejemali otipljive učinke, še manj pa
v tem, da bi za nekaj časa zaposlili
svoj um. V dialogu z Gospodom ne



iščemo takojšnjega rezultata, ampak
želimo doseči tisti kraj, tisto
življenjsko stanje, da tako rečemo, v
katerem je molitev vedno bolj
istovetna z našim lastnim življenjem:
z mislimi, čustvi, hrepenenji … Gre za
to, da smo z Gospodom, da se ves dan
ohranjamo v njegovi navzočnosti.
Skratka, glavni sad molitve je 
življenje v Bogu. Tako molitev
dojemamo kot posredovanje življenja:
to je podeljeno in živeto življenje,
sprejeto in darovano življenje. Tedaj
ni pomembno, če ne doživljamo
gorečih občutij ali dih jemajočih
razsvetljenj. Rečeno še na mnogo
enostavnejši način, vsebina naše
molitve – kot nam je dejal sv.
Jožefmarija[10] – bo vsebina našega
življenja, in obratno, saj bo vse naše
življenje postalo pristna molitev, ki
bo tekla »v širokem, umirjenem in
zanesljivem toku«.[11]

Jorge Mario Jaramillo



[1] Benedikt XVI. v svoji katehezi o
molitvi pravi: »Pri branju Stare
zaveze med drugimi posebej izstopa
neki lik: Mojzes, ki je bil ravno človek
molitve.« Splošna avdienca, 1. 6.
2011.

[2] Enako velja za drugo poročilo o
stvarjenju človeka: prim. 1 Mz 2,16.

[3] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
244.

[4] Pismo, 12. 12. 1949, v: Pisma
svetniku, II.

[5] Benedikt XVI., Govor, 20. 8. 2005.

[6] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 281.

[7] Mercedes Eguíbar Galarza, 
Guadalupe Ortiz de Landázuri.
Trabajo, amistad y buen humor,
Palabra, Madrid 2001, str. 87.



[8] Frančišek, apost. spod. Gaudete et
exsultate, št. 151.

[9] Sv. Jožefmarija, Brazda, št. 446.

[10] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 174.

[11] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
306.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-4-

ko-znamo-prisluhniti/ (23. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-4-ko-znamo-prisluhniti/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-4-ko-znamo-prisluhniti/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-4-ko-znamo-prisluhniti/

	Spoznavati Njega in sebe (4) – Ko znamo prisluhniti

