opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (4) - Ko znamo
prisluhniti

Mojzesovo Zivljenje nas uci, naj
priizpolnjevanju poslanstva, h
kateremu smo poklicani,
pustimo Svetemu Duhu, da nas
preoblikuje preko poslusanja
Boga in sinovskega dialoga z
Njim.

9. Avg. 2023

Gospod je pomislil na Mojzesa in ga
izbral za klju¢no nalogo: voditi
njegovo ljudstvo v novo etapo



zgodovine odresSenja. Z njegovim
sodelovanjem je bil Izrael osvobojen
egiptovske suznosti in pripeljan vse
do obljubljene deZele. Po njegovem
posredovanju je judovsko ljudstvo
prejelo kamniti plosc¢i Postave in
temelje bogocastja. Kako je Mojzes
postal to, kar je postal? Kako je
dosegel to uglasenost z Bogom, ki ga
je sCasoma pripeljala do tega, da je
postal velik blagor za ogromno ljudji,
za vse svoje ljudstvo ter za vse nas, ki
bomo prisli za njim?

Ceprav je bil Mojzes Ze od rojstva
izbran od Boga — spomnimo se, da je
cudeZno preZivel faraonovo
preganjanje —, je presenetljivo, da se
je z Gospodom srecal Sele mnogo let
pozneje. V mladosti se je zdel kot
povsem obicajen moZz, ki je zagotovo
skrbel za svoj rod (prim. 2 Mz 2,11).
Njegovo preobrazbo morda najbolje
pojasni dejstvo, da je bil sposoben
poslusati Gospoda."™ Da bi postali to,
k ¢emur smo poklicani, se moramo



tudi mi preoblikovati s pomocjo
posluSanja. Res je, da ni nekaj
enostavnega doZiveti, kar nam
pripoveduje Druga Mojzesova knjiga,
da je »Gospod govoril z Mojzesom iz
obli¢ja v oblicje, kakor govori Clovek
s svojim prijateljem« (2 Mz 33,11). To
je proces, ki obiCajno traja leta, celo
zZivljenje, in velikokrat je treba zaceti
znova ter se molitve uciti, kot da bi
bili pri prvih korakih nasega
pogovora z Gospodom.

»Mojzes, Mojzes!«

OdKkriti nujnost molitve pomeni
spoznati, da »nas je on prvi

vzljubil« (1 Jn 4,19) in da nam je
skladno s tem tudi on prvi
spregovoril: »Bog je ustvaril Cloveka
po svoji podobi, po boZji podobi ga je
ustvaril, mosSkega in Zensko je
ustvaril. Bog ju je blagoslovil in Bog
jima je rekel« (1 Mz 1,27-28).””) Bog, ki
nas je na lastno pobudo iz ljubezni
ustvaril in izbral za posebno



poslanstvo, tudi v naSem molitvenem
Zivljenju naredi prvi korak. V naSem
dialogu z Gospodom je on tisti, ki
spregovori prvo besedo.

To zacetno besedo lahko
prepoznamo Ze v Zelji po Bogu, ki jo
je sam zasejal v nasa srca in ki se
prebudi ob tisoc razli¢nih izkusnjah.
Mojzesu se je prvic¢ prikazal na kraju
Horeb, imenovanem tudi »BoZja
gora«. Tam se mu je »prikazal
Gospodov angel. Pogledal je in glej,
grm je gorel s plamenom, a ni zgorel.
Mojzes je rekel: Moram stopiti tja in
si ogledati to veliko prikazen, kako
da grm ne zgoril« (2 Mz 3,2-3). Ne gre
zgolj za radovednost ob nenavadnem
dogodku, temvec za jasno zaznavo,
da se dogaja nekaj preseznega,
vecCjega od njega samega. Tudi nas
lahko v zZivljenju presenetijo dogodki,
ki nam odprejo globljo razseZznost
stvarnosti. Lahko gre za notranje
odkritje necesa, kar je prej bilo
neopazeno: bozjo navzocnost



zaslutimo, ko prepoznamo katerega
izmed njegovih darov ali ko vidimo,
kako so nas tezave utrdile v zrelosti
in nas pripravile na spopadanje z
razlicnimi okoli$¢inami ali nalogami.
Lahko gre tudi za odkritje tega, kar
nas obdaja: druZina, prijatelji,
narava ... Tako ali drugace
dozivljamo potrebo po molitvi,
zahvali, pro$nji ... in se obra¢amo k
Bogu. To je prvi korak.

»Ko je Gospod videl, da prihaja
gledat, ga je Bog poklical iz sredine
grma in rekel: Mojzes, Mojzes! Rekel
je: Tukaj sem« (2 Mz 3,4). Dialog se
vzpostavi, ko se nas pogled sreca s
pogledom Boga, ki nas je gledal Ze
prej. In besede - kolikor so sploh
potrebne - stecejo, ko dovolimo, da
pridejo najprej na vrsto njegove. Ce
bomo to poskusali storiti sami, ne
bomo mogli moliti. Bolje je, Ce se
ozremo h Gospodu in se spomnimo
njegove tolazilne obljube: »Jaz sem z



vami vse dni do konca sveta« (Mt
28,20).

Zato je zaupanja polna vera temeljna
sestavina vsake iskrene molitve.
Pogosto je najboljsi nacin za zacetek
molitve to, da prosimo nasega
Gospoda, naj nas on nauci. Tako so
ravnali apostoli in to je pot, h kateri
nas je spodbujal sv. JoZefmarija: »Ce
se ne CutiS pripravljenega, se obrni k
Jezusu tako kot njegovi ucenci: Nauci
nas moliti! Izkusil bos, kako Duh
prihaja na pomoc nasi slabotnosti.
Saj niti ne vemo, kako je treba za kaj
moliti, toda sam Duh posreduje za
nas z neizrekljivimi vzdihi, ki jih ni
mogoce izraziti, ker ni primernega
nacina, ki bi opisal njihovo
globino.«"

»Sezuj si sandale z nog«

Ob koncu nekajdnevnih duhovnih
vaj je blazena Guadalupe Ortiz de
Landazuri pisala svetemu

JoZefmariju: »VeCkrat sem vam Ze



govorila o svojem zaupnem odnosu z
Bogom, o svoji molitvi itd.: ko se
malo potrudim, mi na$ Gospod vse
olajSa in se mu popolnoma
predam.«* Nagib k molitvi, in sama
molitev, je boZji dar. IstoCasno pa se
moramo vprasati, katera je pri tem
nasa vloga. Dialog z Gospodom je
milost in prav zato ni zgolj nekaj
pasivnega, kajti da bi ga prejeli, je
treba to na neki nacin hoteti.

Kaj Se lahko storimo za globoko
molitveno zivljenje poleg tega, da
ohranjamo pripravljenost na
sprejemanje? Dober zacetek je lahko
zavedanje, pred kom se nahajamo,
tako da se odzovemo z drZo
globokega spoStovanja in CeSCenja. V
pogovoru na gori Horeb je Bog rekel:
»Ne hodi sem! Sezuj si sandale z nog,
kajti kraj, kjer stojis, je sveta zemlja!
Potem je rekel: Jaz sem Bog tvojega
oCeta, Bog Abrahamov, Bog Izakov in
Bog Jakobov. Tedaj si je Mojzes zakril



obraz, kajti bal se je gledati v
Boga« (2 Mz 3,5-6).

Najvecji izmed prerokov izraelskega
ljudstva se je ob svojem prvem
sreCanju z Bogom odzval tako, da si
je sezul sandale in si zakril obraz. S
tem je pokazal svoje zavedanje, da
stoji pred preseZznim Bogom. Nekaj
podobnega lahko storimo mi, ko se
Jezusu v tabernaklju pribliZamo z
drzo CeSCenja. Med molitvenim
bedenjem pred Jezusom v
najsvetejSem zakramentu se je
Benedikt XVI. izrazil z besedami, ki
nam govorijo, kako Castiti Gospoda:
»Tu, v posveceni hostiji, je on pred
nami in med nami. Kot takrat je
skrivnostno zakrit v sveti tiSini in kot
takrat prav na ta nacin razkriva
resnicno boZje obli¢je. Zaradi nas je
postal pSenicno zrno, ki pade v
zemljo in umre ter daje sad vse do
konca sveta (prim. Jn 12,24). Navzoc
je, kot je bil takrat v Betlehemu. Vabi
nas na notranje romanje, ki se



imenuje adoracija. Pojdimo sedaj na
to romanje in ga prosimo, naj nas on
vodi.«”

Drza CeSCenja se lahko v nasi molitvi
odraza na razli¢ne nacine. Pred
najsvetejSim zakramentom na
primer pokleknemo v znamenje
svoje majhnosti v razmerju do Boga.
Kadar zaradi razli¢nih razlogov ne
moremo moliti pred NajsvetejSim,
lahko opravljamo enakovredna
dejanja, na primer pogledamo v
notranjost svoje duse, da bi tam
odkrili Gospoda, v duhu pokleknemo
ter umirjeno izgovarjamo besede
uvodne molitve ali kako drugo
besedilo, ki nas spominja, da smo v
njegovi navzocnosti.

»Oblak jo je pokrival«

V nekem drugem trenutku svojega
pogovora z Bogom je Mojzes prejel
ploscCi Postave. Prizor je pretresljiv in
obenem prezet z veliko zaupnostjo:
»Gospodovo veliCastvo se je spustilo



na Sinajsko goro in oblak jo je
pokrival Sest dni. Poklical je Mojzesa
sedmi dan iz srede oblaka. Prikazen
Gospodovega velicastva je bila na
vrhu gore pred oCmi Izraelovih sinov
kakor pozirajoC ogenj. Mojzes je Sel v
sredo oblaka in stopil na goro.
Stirideset dni in Stirideset noci je
ostal na gori« (2 Mz 24,16-18).

Poleg tega, da je oblak razodeval
bozjo slavo in vnaprej ponazarjal
navzocnost Svetega Duha, je tudi
omogocil vzdusje zaupnosti v dialogu
med prerokom in njegovim
Stvarnikom. To nam daje vedeti, da
je za molitev potrebna vaja v
doloCenih vescinah, ki pripomorejo k
zbliZanju z Bogom: ljubezen do
zunanje in notranje tiSine,
stanovitnost ter disciplina poslusanja,
ki nam omogoca zaznati njegov glas.

Vc€asih nam je tezko ceniti tiSino, in
¢e v molitvi nic¢esar ne sliSimo, se
nagibamo k temu, da ¢as zapolnimo z



besedami, branjem ali celo s
podobami in zvoki. Vendar se lahko
zgodi, da na ta nacin, Ceprav to
pocnemo z dobrim namenom,
Gospoda ne bomo mogli sliSati.
Morda potrebujemo spreobrnjenje k
tisini, ki je vecC kot zgolj molk. Sveti
JoZefmarija je poleti 1932 zapisal
besede, ki so bile pozneje vkljuene v
knjigo Pot in nazorno povejo, da
mora dialog z Bogom vedno slediti tej
poti: »TiSina je kot vratar notranjega
Zivljenja.«™

Medtem ko nas zunanji zvoki in
notranje strasti oddaljujejo od nas
samih, nas tiSina vodi k zbranosti in
nas spodbuja, da se sprasujemo o
svojem lastnem Zivljenju. Aktivizem
ali gostobesednost v molitvi nas ne
priblizata Bogu, niti nam ne
omogocata kake globoke dejavnosti.
Ce se prepustimo brezglavi
zaletavosti, nam ne ostane casa za
zbranost, premisljevanje, za
dozZivetje globine, medtem ko nas



tiSina — notranja in zunanja — vodi k
sreCanju z Gospodom, k ¢udenju nad
njim. Molitev namrec potrebuje
tiSino, ki ni zgolj negativna,
izpraznjena, ampak je polna Boga in
daje odkrivati njegovo navzocnost.
Kot je dejala blaZzena Guadalupe: »...
Poglobiti se v to tiSino, dokler ne
pridemo tja, kjer je samo Bog in
kamor brez naSega dovoljenja ne
morejo vstopiti niti angeli.« In tam
»Castiti Boga, ga hvaliti in mu
govoriti mile besede«."” To je tisina,
ki nam omogoca, da sliSimo Boga.

Skratka, gre za to, da svojo pozornost
—razum, voljo, Custva — osredoto¢imo
na Boga in mu pustimo, da nas
izzove. V ta namen si lahko
zastavimo vprasanja, ki jih predlaga
papez FranciSek: »Ali so v tvojem
Zivljenju trenutki, ko se postavis pred
njegovo navzocnost v tihoti, ostajas z
njim brez naglice, dovolis, da te
gleda? Ali dovoli$, da njegov ogenj
razzari tvoje srce? Ce ne dovolis, da



ga On hrani s svojim ognjem ljubezni
in neZnosti, ne bos ogenj, kako bos
potem ogreval srca drugih s svojim

pri¢evanjem in svojimi besedami?«®

Poleg tiSine je enako potrebna tudi
stanovitnost, kajti moliti je naporno.
Potreben je Cas in trud, kakor v
primeru Mojzesa, ki ga je oblak
pokrival Sest dni, Sele sedmi dan pa
je prejel Gospodovo besedo. Na
prvem mestu je potrebna zunanja
stanovitnost, tako da se drZzimo bolj
ali manj fiksnega urnika molitve in
vnaprej doloCenega trajanja. To je
bila stalnica med nasveti, ki jih je
ljudem dajal sv. JoZefmarija:
»Meditacija. — DoloCen Cas in ob
dolocCeni uri. - Sicer se prilagodi
nasemu udobju: to je pomanjkanje
mrtvi¢enja. Molitev brez mrtvi¢enja
pa ni zelo u¢inkovita.«* Ta stalnost,
Ce jo Zene ljubezen, bo vstopna toCka
v prijateljski odnos z Bogom, ki bo
prepojen z dialogom, kajti Bog se
nam ne vsiljuje: govori nam le, Ce to



zelimo. Z vztrajnostjo izrazamo in
gojimo goreco Zeljo, da bi bili deleZni
njegovih ljubecih besed.

Poleg zunanje je potrebna tudi
notranja stalnost, ki spada k
disciplini posluSanja: osredotociti
moramo razum, ki je raztresen,
spodbuditi voljo, ki ni vedno
pripravljena hoteti, ter gojiti ¢ustva,
ki nas vc¢asih ne spremljajo. To
utegne biti utrujajoce, Se posebej, Ce
moramo to poceti pogosto, saj je
motecih draZljajev veliko. Obenem
pa discipliniranega poslusanja ne
smemo zamenjati s pretirano
rigidnostjo ali preve¢ metodi¢nimi
koncentracijskimi vajami, saj molitev
teCe upostevajoC najrazlicnejse
okoliS¢ine. V bistvu tece tja, kamor
Bog dopusca - »veter veje, koder
hocCe« (Jn 3,8) —, vendar tecCe tudi po
strugi, ki sledi nasi osebni situaciji.
Morda bomo kdaj dalj casa
razmiSljali o ljudeh, ki jih imamo



radi, in zanje prosili Gospoda, kar je
Ze lahko ljubezenski dialog.

Tukaj lahko navedemo nekaj
konkretnih nasvetov, ki nam olajSajo
disciplinirano posluSanje: beg od
vecopravilnosti, da bi se lahko
osredotocili in bili med pogovorom
navzoci brez razmisljanja o drugih
stvareh; spodbujanje drZe ucenja ter
ponizno priznavanje nase nic¢nosti in
njegove vsemogocnosti, morda tudi s
pomocjo molitvenih vzklikov in
drugih kratkih molitev; zastavljanje
odprtih vprasanj Gospodu, pri cemer
mu pustimo prostor, da nam
odgovori, kadar hoce, ali pa mu
preprosto povemo, da smo
pripravljeni storiti, kar nam bo
nakazal; sledenje tempu in smeri, v
katero nas vodi premisljevanje
njegove ljubezni, in izogibanje
motnjam, ki jih povzrocajo druge,
stranske misli; vaja v ohranjanju
odprtega uma, tako da se pustimo
presenetiti njemu in sanjamo bozje



sanje, ne da bi skusSali svojo molitev
pretirano nadzorovati. Na ta nacin se
polagoma odpiramo Gospodovi
skrivnosti in logiki, kar nam
omogoca mirno sprejeti dejstvo, da
ne vemo, kam nas bo popeljal.

»PokaZi mi svoje velicastvo«

Na zacCetku Casa, namenjenega
premisljevalni molitvi, upraviceno
pricakujemo, da nam bo Gospod
spregovoril, kar se vCasih tudi zgodi.
Lahko pa smo nekoliko razocarani,
Ce ob koncu tega srecanja ugotovimo,
da nismo slisali niCesar ali zelo malo.
Kakorkoli Ze, ohraniti moramo
prepricanje, da molitev vedno obrodi
sad. Na gori Sinaj je Mojzes zaklical:
»PokaZi mi, prosim, svoje
velicastvol« Zdi se, da hoce Gospod to
Zeljo potesiti: »Storil bom, da pojde
mimo tebe vsa moja dobrota, in
klical bom pred teboj ime Gospod.
Izkazoval bom milost, komur hoCem
biti milostljiv, in usmilil se bom,



kogar se ho¢em usmiliti.« Vendar pa
se njegove besede nenadoma
spremenijo, kar bi se lahko zdelo kot
razocCaranje: »Mojega obli¢ja ne
moreS videti; kajti noben ¢lovek me
ne more videti in ostati Ziv. [...] Ko
pojde moje velicastvo mimo, te bom
postavil v razpoko v skali in te pokril
Z roko, dokler ne bom mimo. Ko bom
potem odmaknil roko, me bos videl v
hrbet, mojega obli¢ja pa ne more
videti nihée« (2 Mz 33,18-23). Ce bi se
Mojzes Cutil razoCaranega, ker ni
mogel videti boZjega obraza, kot si je
Zelel, bi morda opustil svoje
prizadevanje ali izgubil voljo do
nadaljnjih srecanj. Vendar se je, prav
nasprotno, pustil voditi Bogu in tako
je postal clovek, s katerim je Gospod
govoril »iz obli¢ja v obli¢je« (5 Mz
34,10).

Klju¢ molitve ni v tem, da bi
prejemali otipljive ucinke, Se manj pa
v tem, da bi za nekaj ¢asa zaposlili
svoj um. V dialogu z Gospodom ne



iS€emo takojSnjega rezultata, ampak
Zelimo doseci tisti kraj, tisto
zivljenjsko stanje, da tako recemo, v
katerem je molitev vedno bolj
istovetna z naSim lastnim Zivljenjem:
z mislimi, ¢ustvi, hrepenenji ... Gre za
to, da smo z Gospodom, da se ves dan
ohranjamo v njegovi navzocnosti.
Skratka, glavni sad molitve je
Zivljenje v Bogu. Tako molitev
dojemamo kot posredovanje Zivljenja:
to je podeljeno in Ziveto Zivljenje,
sprejeto in darovano Zivljenje. Tedaj
ni pomembno, ¢e ne dozivljamo
gorecih obcutij ali dih jemajocih
razsvetljenj. ReCeno Se na mnogo
enostavnejsi nacin, vsebina nase
molitve — kot nam je dejal sv.
JoZefmarija"” - bo vsebina nasega
Zivljenja, in obratno, saj bo vse nase
Zivljenje postalo pristna molitev, ki
bo tekla »v Sirokem, umirjenem in
zanesljivem toku«.™"

Jorge Mario Jaramillo



™ Benedikt XVI. v svoji katehezi o
molitvi pravi: »Pri branju Stare
zaveze med drugimi posebej izstopa
neki lik: Mojzes, ki je bil ravno ¢lovek
molitve.« Splosna avdienca, 1. 6.
2011.

® Enako velja za drugo poro¢ilo o
stvarjenju Cloveka: prim. 1 Mz 2,16.

Bl Sv. Jozefmarija, BoZji prijatelji, $t.
244,

4 pismo, 12. 12. 1949, v: Pisma
svetniku, II.

I Benedikt XVI., Govor, 20. 8. 2005.
' Sv. Jozefmarija, Pot, §t. 281.

"' Mercedes Eguibar Galarza,
Guadalupe Ortiz de Landdzuri.
Trabajo, amistad y buen humor,
Palabra, Madrid 2001, str. 87.



I Franc¢isek, apost. spod. Gaudete et
exsultate, St. 151.

¥ Sv. Jozefmarija, Brazda, $t. 446.

19 Sy, Jozefmarija, Jezus prihaja
mimo, St. 174.

11 Sy, Jozefmarija, BoZji prijatelji, $t.
306.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-4-
ko-znamo-prisluhniti/ (23. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-4-ko-znamo-prisluhniti/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-4-ko-znamo-prisluhniti/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-4-ko-znamo-prisluhniti/

	Spoznavati Njega in sebe (4) – Ko znamo prisluhniti

