
opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (3) – V družbi
svetnikov

Ko se učimo moliti, nam pri tem
lahko pomagajo ljudje, ki so to
počeli v svojem življenju:
svetniki, in na poseben način
sveta Marija.

30. Jan. 2023

Jezus se prvikrat javno odpravi v
Jeruzalem. Končno je prišel trenutek,
da popolnoma predan svojemu
poslanstvu z besedo in čudeži
oznanja božje kraljestvo. Odkar je na



svatbi v Kani storil čudovito delo, se
glas o njem polagoma širi. Tedaj, v
zavetju tihe in temne noči, pride k
njemu znan judovski učitelj (Jn 3,1).
Nikodem je bil pred tem pretresen,
ko je slišal in videl Kristusa. Veliko
stvari se mu plete po glavi in želel bi
jih razrešiti v zasebnem pogovoru iz
oči v oči. Jezus, ki pozna iskrenost
njegovega srca, mu brž pove: »Če se
kdo ne rodi iz vode in Duha, ne more
priti v Božje kraljestvo« (Jn 3,5).

Pogovor se nadaljuje s tem, kar bi se
vprašal vsak izmed nas: Kaj to
pomeni? Če vem točen dan in celo
uro svojega rojstva, kako naj se
rodim dvakrat? Jezus je Nikodema
pravzaprav prosil, naj ne poskuša le
razumeti, ampak, kar je še
pomembnejše, naj dovoli Bogu, da
vstopi v njegovo življenje. Kajti hoteti
biti svet je kakor ponovno rojstvo,
pomeni videti vse v novi luči,
skratka, biti nov človek: postopoma
se spreminjati v Jezusa Kristusa



samega in »dopustiti, da se Njegovo
življenje razodene v nas«.[1] Svetniki
so poti božjega kraljestva že
prehodili: plezali so po gorah tega
kraljestva, počivali v njegovih
dolinah in izkusili tudi nekoliko
temnejše kotičke. Zato nam vzbujajo
upanje. Eden od načinov, kako
prepoznati Kristusa, je ravno pomoč
svetnikov. Njihova življenja lahko
igrajo pomembno vlogo na osebni
poti vsakega krščenega, ki bi se rad
naučil moliti.

Marija moli, ko je vesela …

Ženske in moški, ki so živeli pred
nami, so priče, da je življenjski dialog
z Bogom resnično mogoč sredi tega
našega letanja sem in tja, ki nam
včasih lahko daje misliti, da je ravno
obratno. Med njimi je ključnega
pomena pričevanje svete Marije. Ona
je zaradi ljubeče bližine s svojim
Sinom Jezusom v vsakdanjem
družinskem življenju imela nadvse



živo izkušnjo dialoga z Očetom. Kot
pri vsaki hiši so bili tudi v
nazareškem domu dobri in težji
trenutki; vendar Marija v takšnem ali
drugačnem razpoloženju vedno moli.

Moli na primer, ko je vesela. Vemo,
da se je Marija kmalu po angelovem
oznanilu »v naglici odpravila v
gričevje, v mesto na Judovem« (Lk
1,39), da bi obiskala svojo sestrično
Elizabeto. Prejela je novico, da bo
družina pridobila še enega nečaka,
kar je bilo vredno praznovanja, zlasti
ker je bil to glede na Elizabetino in
Zaharijevo starost nepričakovan
dogodek. »Lukov opis srečanja med
sestričnama je navdan z ganjenostjo
ter nas postavlja na prizorišče
blagoslova in veselja«;[2] tej
ganjenosti se na neki način pridruži
Sveti Duh, ki razodene Mesijevo
telesno navzočnost tako Krstniku kot
njegovi materi.



Kakor hitro Marija stopi v njeno hišo,
ji Elizabeta z vso toplino izreče hvalo
z besedami, ki bodo postale splošno
razširjena molitev in ki jih vsak dan
ponavljamo, pri čemer se tudi sami
pridružimo temu veselju:
»Blagoslovljena ti med ženami in
blagoslovljen sad tvojega telesa!« (Lk
1,42). Devica Marija se na sestričnino
navdušenje ganjena odzove: »Moja
duša poveličuje Gospoda in moj duh
se raduje v Bogu, mojem
Odrešeniku.« Magnifikat – tako je
izročilo poimenovalo ta odgovor
naše Matere – nas uči, kolikšna je
razsežnost z božjo besedo prepojene
hvalne molitve. Kot poudarja
Benedikt XVI.: »Marija je dobro
poznala Sveto pismo. Njen
Magnifikat je čudovita tapiserija,
stkana iz niti Stare zaveze.«[3] Kadar
je naše srce polno hvaležnosti za kak
prejeti dar, je čas, da si v molitvi pred
Bogom damo duška – morda z
besedami iz Svetega pisma – ter mu
priznamo velike reči, ki jih je storil v



našem življenju. Zahvaljevanje je
temeljna drža krščanske molitve,
zlasti v trenutkih veselja.

… pa tudi v trpljenju in potrtosti

Vendar Marija moli tudi v trenutkih
teme, ko nastopi bolečina ali ko ne
vidi smisla. Tako nas uči še ene
ključne drže krščanske molitve, ki je
na strnjen, a svetel način izražena v
poročilu o Jezusovi smrti: »Poleg
Jezusovega križa pa so stale njegova
mati in sestra njegove matere« (Jn
19,25). Marija, ki jo preveva žalost,
preprosto stoji. Ne poskuša rešiti
svojega Sina niti spremeniti situacije.
Ne vidimo je, da bi od Boga
zahtevala, naj ji pojasni, česar ne
razume. Prizadeva si le, da ji ne uide
niti ena beseda, ki jo Jezus šepetaje
izreče na križu. Ko dobi novo nalogo,
jo zato nemudoma sprejme: »Žena,
glej, tvoj sin! Potem je rekel učencu:
Glej, tvoja mati!« (Jn 19,26-27). Marija
je potopljena v žalost, ki je za mnoge



nekaj najhujšega, kar človek more
doživeti: biti priča smrti lastnega
otroka. Kljub temu ohrani
prisebnost, ki ji omogoča pritrditi
novemu klicu, da kot svojega sina
sprejme Janeza in z njim nas, moške
in ženske vseh časov.

Trpeča molitev pomeni predvsem 
stati ob svojem lastnem križu, ljubiti
božjo voljo; tako da zmoremo reči da
situacijam in osebam, ki jih Gospod
postavi v našo bližino. Moliti pomeni
videti resničnost, četudi se zdi silno
temačna, izhajajoč iz gotovosti, da je
v njej vedno nek dar, da je v ozadju
te stvarnosti vedno Bog. Tako bomo
zmogli sprejemati osebe in okoliščine
kakor Marija, rekoč: »Tukaj
sem« (prim. Lk 1,38).

V njenem življenju naposled
odkrijemo še eno stanje duha, v
katerem je njena molitev drugačna
od tiste, zaznamovane s temo
trpljenja. Marijo namreč vidimo,



kako skupaj s svojim možem Jožefom
moli tudi v trenutkih tesnobe.
Nekega dne, ko se vračata z
vsakoletnega romanja v jeruzalemski
tempelj, opazita, da njunega
dvanajstletnega sina ni. Odločita se,
da se vrneta in ga poiščeta. Ko ga
končno najdeta sredi pogovora z
učitelji postave, ga Marija vpraša:
»Otrok, zakaj si nama tako storil?
Tvoj oče in jaz sva te s tesnobo
iskala« (Lk 2,48). Tudi mi se lahko
marsikdaj počutimo tesnobno, ko se
nas polašča občutek, da ne dosegamo
ustrezne ravni, da ne izpolnjujemo
vsega, kar bi bilo treba, da nismo na
pravem mestu. Tedaj se nam lahko
zazdi, da je nekaj narobe: življenje,
poklic, družina, služba … Morda
pomislimo, da ta pot ni takšna, kot
smo pričakovali. Načrti in sanje iz
preteklosti se nam zdijo naivni. V
tolažbo nam je lahko zavedanje, da
sta Marija in Jožef šla skozi to krizo
in da odgovor na njuno tesnobno
molitev ni bil prav nič jasen ali



pomirjujoč: »Kako da sta me iskala?
Mar nista vedela, da moram biti v
tem, kar je mojega Očeta? Vendar
nista razumela besed, ki jima jih je
rekel« (Lk 2,49-50).

Molitev v tistih tesnobnih trenutkih
nam ne zagotavlja, da bomo prišli do
hitre in enostavne rešitve. Kaj torej
storiti? Devica Marija nam kaže pot:
ostati zvest svojemu življenju, vrniti
se v vsakdanjo stvarnost ter znova
odkriti božjo voljo, tudi če je ne
razumemo v celoti. In enako kot
Marija lahko vse te skrivnostne in
včasih temačne dogodke ohranimo v
svojem srcu, tako da jih 
premišljujemo, se pravi, da jih zremo
v drži molitve. Na ta način se
postopoma zavedamo, da se božja
navzočnost vrača; izkusili bomo, da
Jezus v nas raste in znova postaja
viden (prim. Lk 2,51-52).

Življenjepisi, ki so kakor naša
življenja



Marija je edinstvena priča božje
bližine, po kateri hrepenimo, prav
tako pa tudi svetniki, vsak na svoj
oseben in specifičen način. »Vsak
svetnik je kakor žarek luči, ki vre iz
božje besede,« uči Benedikt XVI. v
nekem dokumentu, kjer nam
predlaga nekaj učiteljev: »Tako
pomislimo na sv. Ignacija Lojolskega
in njegovo iskanje resnice
duhovnega razločevanja; na sv.
Janeza Boska in njegovo vnemo za
vzgojo mladih; na sv. Janeza Marijo
Vianneya in njegovo zavest o veličini
duhovništva, ki je dar in naloga; na
sv. Pija iz Pietrelcine in njegovo željo,
da bi bil orodje božjega usmiljenja;
na sv. Jožefmarija Escrivája in
njegovo oznanjevanje poklicanosti
vseh k svetosti; na bl. Terezijo iz
Kalkute, misijonarko božje ljubezni
do najbolj ubogih.«[4]

Človeško gledano je povsem naravno,
da so nam blizu določeni načini
življenja, ljudje, ki se ukvarjajo z



nam privlačnimi nalogami ali
govorijo tako, da se njihove besede
dotaknejo našega srca in razuma.
Poznavanje življenja in izkustva
nekega svetnika ter branje njegovih
spisov sta odličen način za gojenje
resnično prijateljskega odnosa z njim
ali z njo. Če bi torej poudarjali le
izjemne trenutke iz življenja in
molitve svetnikov, bi tvegali, da
njihov zgled postane nekoliko bolj
oddaljen in bi mu bilo težje slediti.
»Se spomnite Petra, Avguština,
Frančiška? Nikoli mi niso bili všeč
življenjepisi svetnikov, v katerih so
bila naivno, pa tudi s pomanjkljivim
naukom predstavljena junaštva teh
ljudi, kakor da bi bili potrjeni v
milosti že v materinem telesu. Ne.
Resnični življenjepisi junaških
kristjanov so kot naša življenja: v
bojih so zmagovali, v bojih so
izgubljali. A potem so se skesani
vračali v boj.«[5] Na podlagi takšnega
stvarnega pristopa je pričevanje
svetnikov mnogo bolj verodostojno



prav zato, ker so podobni vsakomur
izmed nas: med svetniki, pravi papež
Frančišek, »so morda naša mama,
babica ali druge znane osebe (prim. 2
Tim 1,5). Morda njihovo življenje ni
bilo popolno, toda kljub
nepopolnostim in padcem so
nadaljevali pot in so bili všeč
Gospodu.«[6]

Naše pojmovanje molitve je lahko
celovitejše, če jo vidimo utelešeno v
življenju drugih ljudi. Domačnost s
svetniki nam pomaga odkrivati
različne načine, kako začeti in se
znova lotiti molitve. Neko novo luč
nam denimo lahko prinese podatek,
da je bil Psalm 91 v veliko tolažbo
svetemu Tomažu Moru v dolgih
mesecih, ki jih je prebil v ječi: »Pod
njegove peruti se zatečeš …
Najvišjega si postavil za svoje
prebivališče … Ker mi je vdan, ga
hočem osvoboditi.«[7] Psalm, v
katerem je tolažbo našel mučenec, ko
se je v ječi soočal z možnostjo nasilne



smrti in trpljenjem svojih bližnjih,
lahko tudi nam nakaže pot molitve v
majhnih in velikih življenjskih
preizkušnjah.

Osupljivi božji pogled na človeka

Poznavanje svetnikov nam lahko
pomaga odkriti Boga v vsakdanjih
stvareh, kot so to počeli oni sami.
Vzbuja nam občudovanje, ko
preberemo, kaj je odkril sveti Janez
Marija Vianney, arški župnik, tistega
dne, ko je ogovoril enega od svojih
faranov, nepismenega kmeta, ki je
redno veliko časa prebil pred
tabernakljem. Kaj počnete, ga je
vprašal duhovnik. In dobri mož je
preprosto odvrnil: Jaz gledam njega
in on gleda mene. Več ni bilo
potrebno. Ta odgovor se je kot
neizbrisen nauk vtisnil v srce
njegovega župnika. Kontemplativna
molitev, »kontemplacija je pogled
vere, uprt v Jezusa«,[8] uči Katekizem
Cerkve, pri čemer omenja prav ta



dogodek. Gledam ga in – kar je še
mnogo pomembnejše – on gleda
mene. Bog nas vedno gleda, vendar
to počne na poseben način, kadar
povzdignemo oči in mu vrnemo
ljubeč pogled.

Nekaj podobnega se je zgodilo tudi
svetemu Jožefmariju in ga tako
navdušilo, da je v teku svojega
življenja pogosto pripovedoval o tem
doživetju. Ko je bil še mlad duhovnik
in je nabiral svoje prve pastoralne
izkušnje, je ponavadi ves dopoldan
prebil v spovednici ter čakal na
spokornike. V določenem trenutku je
vsakič zaslišal ropotanje pločevink,
ki ga je vznemirilo in vzbudilo
njegovo radovednost. Nekega dne, ko
se ni mogel več premagovati, se je
skril za vrati, da bi videl, kdo je ta
skrivnostni obiskovalec. Naposled je
zagledal moža s kanglami za mleko,
ki se je pri odprtih cerkvenih vratih
obrnil k tabernaklju, rekoč: Jezus,
tukaj mlekar Janez. Za kratek čas je



postal, nato pa odšel. Ta preprosti
človek mu je, ne da bi se tega
zavedal, dal zgled zaupne molitve, ki
je duhovnika osupnila in ga
spodbudila, da je kot stalen refren
ponavljal: »Gospod, tu je ta
nesrečnik, ki te ne zna ljubiti kakor
mlekar Janez.«[9]

Pričevanja številnih svetnikov iz
najrazličnejših obdobij in okoliščin
nam potrjujejo, da lahko tam, kjer
smo, in kakršni smo, začutimo, da
nas Bog gleda z naklonjenostjo. To
trdijo upravičeno, saj so bili oni sami
prvi, ki jih je to odkritje osupnilo.

Tako budni kot v spanju

Svetniki, kot rečeno, nam pomagajo
tudi takrat, ko vidimo njihovo šibkost
ali utrujenost: »Včeraj nisem mogel
pozorno zmoliti niti dveh
zdravamarij zapored,« je nekega dne
proti koncu svojega življenja zaupno
dejal sv. Jožefmarija. »Ko bi ti videl,
kako sem trpel! A kot vedno, čeprav



mi je bilo težko in nisem vedel, kako
naj to storim, sem še naprej molil:
Gospod, pomagaj mi, sem mu govoril,
Ti moraš biti tisti, ki bo uresničil
velike stvari, ki si mi jih zaupal, saj
vidiš, da jaz nisem sposoben narediti
niti najmanjših. Kot vedno se
izročam v tvoje roke.«[10]

Tudi mladi Filip Neri je molil:
»Gospod, drži danes svoje roke nad
Filipom, sicer te Filip izda.«[11]

Blažena Guadalupe Ortiz de
Landázuri je v nekem pismu
priznavala, da v njeni molitvi ni
čutnih tolažb: »V globini je navzoč
Bog; čeprav ga zlasti pri molitvi v
tem obdobju skoraj nikoli ne čutim
…«[12] Da ne omenjamo svete Terezije
iz Lisieuxa, ki je zapisala: »Zares sem
daleč od tega, da bi bila svetnica, in
to najbolje dokazuje pravkar
povedano. Namesto da bi se veselila
svoje suhote, bi jo morala pripisati
pomanjkanju svoje gorečnosti in
zvestobe. Moralo bi me spravljati v



obup, da (po sedmih letih) med
molitvijo in zahvaljevanjem zaspim.
Pa vendar ne čutim obupa … Mislim,
da majhni otroci staršem ugajajo
tako speči kot budni. Mislim, da
zdravniki svoje paciente uspavajo, da
bi jih lahko operirali.«[13]

Zato potrebujemo pričevanje in
družbo svetnikov, da bi se vsak dan
prepričali, da je mogoče in vredno
gojiti prijateljstvo z Gospodom ter se
prepustiti njegovim rokam:
»Resnično smo vsi sposobni, vsi smo
poklicani, da se odpremo temu
prijateljstvu z Bogom, da ne
zdrsnemo iz njegovih rok, da se ne
utrudimo vedno novega vračanja h
Gospodu, tako da govorimo z Njim,
kot človek govori s prijateljem.«[14]

Carlo de Marchi



[1] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja mimo,
št. 104.

[2] Očetove besede v Covadongi, 13. 7.
2018.

[3] Benedikt XVI., Homilija, 18. 12.
2005.

[4] Benedikt XVI., apost. spod., Verbum
Domini, št. 48.

[5] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja mimo,
št. 76.

[6] Frančišek, apost. spod. Gaudete et
exsultate, št. 3.

[7] Ps 91,4.9.14. Prim. sv. Tomaž More,
Diálogo de la fortaleza contra la
tribulación. Tretji del knjige, napisan
v ječi v Londonskem stolpu, je
zasnovan kot neke vrste razlaga
Psalma 91 (90).

[8] Katekizem Katoliške cerkve, št.
2715.



[9] Andrés Vázquez de Prada, 
Ustanovitelj Opus Dei, 1. knjiga, str.
455.

[10] Sv. Jožefmarija, 26. 11. 1970, v:
Javier Echevarría, Memoria del beato
Josemaría, str. 25.

[11] Citira Benedikt XVI. na avdienci 1.
8. 2012.

[12] Mercedes Montero, En
Vanguardia: Guadalupe Ortiz de
Landázuri, 1916–1975, Rialp, Madrid
2019, str. 94.

[13] Sv. Terezija iz Lisieuxa, Historia de
un alma: manuscritos
autobiográficos, Manuscrito A, 76.

[14] Joseph Ratzinger, Dejar obrar a
Dios, v: L’Osservatore Romano, 6. 10.
2002.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-3-

v-druzbi-svetnikov/ (19. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-3-v-druzbi-svetnikov/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-3-v-druzbi-svetnikov/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-3-v-druzbi-svetnikov/

	Spoznavati Njega in sebe (3) – V družbi svetnikov

