
opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (2) – Jezusov
zgled

Drugi prispevek v sklopu
člankov o molitvi govori o tem,
kako Bog prihaja naproti
človeku in vzgaja njegovo srce,
da bi mogel stopiti v odnos z
Njim in odkriti, da je ljubljen
božji otrok.

15. Feb. 2023

Jezusovi prvi učenci so bili znova in
znova očarani in presenečeni nad
svojim Učiteljem: učil je z oblastjo,



demoni so se mu podrejali, trdil je,
da ima moč odpuščati grehe, delal je
čudeže, zato da ne bi dvomili … V
tako neverjetnem človeku je morala
biti neka skrivnost. Nekega dne, ob
zori, ko se je začenjal še en naporen
dan, pa učenci Jezusa ne najdejo.
Zaskrbljeni se odpravijo v mestu
Kafarnaum in ga preiščejo po dolgem
in počez. Jezusa ni nikjer. Nazadnje
ga odkrijejo na neki vzpetini nad
jezerom in vidijo …, da moli! (prim.
Mr 1,35).

Evangelist nam daje misliti, da tega
sprva niso razumeli, vendar so
kmalu spoznali, da tisto v
Kafarnaumu ni bil osamljen
dogodek. Molitev je bila del
Učiteljevega življenja ravno tako kot
oznanjevanje, skrb za pomoči
potrebne ali počitek. Medtem ko so
jim bile vse te dejavnosti razumljive
in občudovanja vredne, pa so bili ob
tistih trenutkih tišine naravnost
očarani, čeprav jih niso povsem



doumeli. Šele po tem, ko so ob
Učitelju preživeli že nekaj časa, so si
ga upali prositi: »Gospod, nauči nas
moliti, kakor je tudi Janez naučil
svoje učence« (Lk 11,1).

Non multa …

Vemo, kateri je bil Jezusov odgovor
na to prošnjo: Gospodova molitev. Pri
tem bi kdo lahko pomislil, da so
morali biti učenci rahlo razočarani:
zgolj teh nekaj besed? Je to tisto, kar
je Učitelj počel ure in ure? Mar je
vedno ponavljal eno in isto? Lahko si
predstavljamo, da se jim je Jezusov
odgovor zdel skromen; morda bi si
želeli, da bi jih Jezus učil še naprej.
Matejev evangelij, za razliko od
Lukovega, nam lahko nekoliko bolj
osvetli to vprašanje, saj postavlja
nauk o Gospodovi molitvi v kontekst
govora na gori: tam je Jezus
izpostavil temeljne pogoje za molitev,
za resnični odnos z Bogom. Kateri so
ti pogoji?



Prvi pogoj je pravi namen. Gre za to,
da se obračamo k Bogu zaradi Boga,
ne zaradi drugih nagibov; vsekakor
ne zato, da bi nas drugi videli ali da
bi dajali videz neke dobrote, ki je
nimamo (prim. Mt 6,5). K Bogu se
usmerjamo, ker je On osebno bitje in
ga ne smemo obravnavati kot orodje.
Dal nam je vse, kar imamo,
obstajamo zaradi njegove ljubezni,
naredil nas je za svoje otroke, nežno
skrbi za nas in dal je svoje življenje,
da bi nas odrešil. Naše pozornosti si
ne zasluži zgolj ali predvsem zato,
ker nam lahko priskrbi določene
stvari. Zasluži si jo …, ker je to On!
Sveti Janez Pavel II., ko je bil še
krakovski škof, je mlade spominjal:
»Zakaj vsi ljudje (kristjani,
muslimani, budisti, pogani) molijo?
Zakaj molijo? Zakaj molijo celo tisti,
ki mislijo, da ne molijo? Odgovor je
zelo preprost. Molim, ker je Bog.
Vem, da Bog obstaja. Zato molim.«[1]



Drugi pogoj je zaupanje. Obračamo se
na njega, ki je Oče, Aba. Bog ni
oddaljeno bitje, še manj pa človekov
sovražnik, ki bi ga bilo treba
zadovoljiti z nenehnim uklanjanjem
njegovi jezi ali zahtevam. On je oče,
ki skrbi za svoje otroke, ki ve, kaj
potrebujejo, ki jim daje, kar je zanje
najboljše (prim. Mt 6,8), ki v njih
najde »svoje veselje« (prim. Prg 8,31).

Tako lažje razumemo tretji pogoj za
molitev, ki je v evangeliju podan kot
uvod v očenaš: izogibanje
gostobesednosti (prim. Mt 6,7). V tej
smeri lahko izkusimo, kar nas je
spomnil papež Frančišek: »Kako lepo
je stati pred njegovim križem ali
klečati pred Najsvetejšim in
preprosto biti pred njegovimi
očmi!«[2] Preveč besed nas lahko
otopi in preusmeri našo pozornost
drugam. Namesto da bi se obračali k
Bogu in počivali v njegovi ljubezni,
obstaja nevarnost, da ostanemo
ujetniki svojih nujnih potreb, skrbi



ali načrtov. To se pravi, lahko se
naposled zapremo vase, ne da bi nas
molitev resnično odprla za Boga in
njegovo preobražajočo ljubezen.

Nek latinski rek se glasi: non multa,
sed multum;[3] sveti Jožefmarija ga je
navajal, ko je govoril o dobrem
načinu študija in nas opozarjal, kako
pomembno je, da se ne izgubimo v
ukvarjanju z mnogimi stvarmi –non
multa –, ampak se poglobimo v tisto,
kar je bistveno – sed multum. Ta
nasvet nam lahko pomaga razumeti
tudi Jezusov nauk o molitvi. Kratkost
očenaša ni lekcija o molitvi, ki bi
pomenila razočaranje, temveč je
pristno razodetje o tem, kako je
mogoča resnična povezava z Bogom.

… sed multum

»Na večer boš preizkušen v ljubezni;
nauči se ljubiti tako, kot Bog hoče biti
ljubljen, in se popravi.«[4] Te besede
svetega Janeza od Križa nas
spominjajo, da ljubiti pomeni



usmerjati se po drugem, uganiti, kaj
mu je všeč, in mu z veseljem ugoditi;
spoznati – včasih tudi z neko mero
trpljenja –, da naši dobri nameni niso
dovolj, ampak se moramo naučiti,
kako ravnati prav.

In kako naj v ljubezni do Boga
ravnamo prav? Kako spoznati, kaj
mu ugaja? Jobova knjiga izpostavlja
ta izziv, ko naposled ponižno pravi:
»Vprašal te bom in ti me poúči!« (Job
42,4). Gre za isto prošnjo, ki so jo
učenci več stoletij pozneje naslovili
na Jezusa: »Nauči nas moliti.« Učenje
molitve torej ni predvsem vprašanje 
tehnike ali metode. V prvi vrsti je
odprtost za Boga, ki nam je razodel
svoje pravo obličje in nam odprl
bližino svojega srca. Samo če vemo,
kaj prebiva v božjem srcu, lahko
resnično molimo in ga ljubimo tako,
kot On želi biti ljubljen. In v luči tega
spoznanja lahko popravimo svojo
molitev in se naučimo moliti na
najboljši možen način.



Očenaš je torej Jezusovo véliko
navodilo, da bi se mogli uglasiti po
Očetovem srcu. Zato smo govorili o 
preobražajočem značaju te molitve:
to so besede, ki v nas uresničujejo
tisto, kar pomenijo, so besede, ki nas
spreminjajo. To niso zgolj fraze za
ponavljanje: so besede, ki vzgajajo
naše srce in ga učijo utripati z
utripom ljubezni, ki bo všeč našemu
nebeškemu Očetu.

Izrekanje besed Oče in naš me
eksistencialno postavlja v odnos, ki
moje življenje oblikuje. Ko
ponavljam zgodi se tvoja volja, se
učim ljubiti božje načrte; ko pravim 
odpusti nam naše grehe, kakor tudi mi
odpuščamo svojim dolžnikom, pa mi
to pomaga biti bolj usmiljen do
drugih. »Besede nas vzgajajo in nam
dajejo razumeti, česa si moramo
želeti in za kaj prositi. Ne pa, da bi mi
z njimi prepričevali Gospoda, naj
nam da tisto, za kar prosimo.«[5] V tej
molitvi se naučimo nagovarjati Boga



s poudarkom na tem, kar je zares
pomembno.

Premišljevanje o različnih prošnjah
molitve očenaš, morda s pomočjo
katerega od velikih starodavnih
razlagalcev – sv. Ciprijana ali sv.
Tomaža[6] – ali novejših virov, na
primer Katekizma Katoliške cerkve,
je lahko dober način, da začnemo
obnavljati svoje molitveno življenje
in tako globlje doživljati ljubezensko
zgodbo, ki naj bi se uresničila v
našem življenju.

Z navdihnjenimi besedami

Učenci, ki so bili priča Jezusovi
molitvi, so videli, da se je k Očetu
večkrat obračal z besedami psalmov.
Tega se je gotovo naučil od svoje
matere in od svetega Jožefa. Psalmi
so bili vir njegove molitve celo v
skrajnem trenutku njegove daritve
na križu: Elí, Elí, lemá sabahtáni? se
glasi prva vrstica Psalma 22 v
aramejščini, kot jo je Jezus izrekel v



trenutku, ko se je dovršilo naše
odrešenje. Evangelist Matej tudi
poroča, da so po zadnji večerji, »ko so
odpeli hvalnico, odšli proti Oljski
gori« (Mt 26,30). Katere so te
hvalnice, s pomočjo katerih je molil
sam Kristus?

Pri pashalnem obedu so Judje imeli
navado izpiti štiri čaše vina, ki so
predstavljale štiri obljube blagoslova,
ki jih je Bog dal svojemu ljudstvu ob
osvoboditvi iz Egipta: »izpeljem vas«,
»rešim vas«, »osvobodim vas« in
»vzamem vas« (2 Mz 6,6-7). Izpili so
jih v štirih različnih trenutkih obeda.
Hkrati so se pele hvalnice Hallel, ki se
tako imenujejo zato, ker se začenjajo
z besedo »hallel« (aleluja).[7] Gotovo je
Jezus vse te speve izgovarjal z vso
hvaležnostjo in tako slavil Boga,
svojega Očeta, kot pravi Izraelec, ki
se zaveda, da so to navdihnjene
molitve. V njih je zgoščena tako
zgodba o ljubezni Boga do njegovega
ljudstva kot tudi drža človekovega



srca pred občudovanja vrednim
Bogom: hvala, češčenje, prošnja,
molitev za odpuščanje …

Zato ni presenetljivo, da so prvi
kristjani sledili temu Jezusovemu
načinu molitve, opirajoč se tudi na
nasvet svetega Pavla: »Naj vas
napolnjuje Duh: nagovarjajte se s
psalmi, hvalnicami in z duhovnimi
pesmimi, ko v svojem srcu prepevate
in slavite Gospoda. V imenu našega
Gospoda Jezusa Kristusa se
nenehoma zahvaljujte Bogu Očetu za
vse« (Ef 5,19-20). Podobno kot besede
očenaša so tudi besede iz psalmov
vzgajale njihova srca in jih odpirale
za pristen odnos z Bogom.
Presenečeni in polni hvaležnosti so
odkrivali, kako so tiste vrstice že od
nekdaj predstavljale Kristusovo
življenje. Predvsem pa so spoznali,
da je njihovo lastno človeško srce
najbolje znalo usvojiti tiste hvalnice,
prošnje in molitve ter jih vzeti za
nekaj svojega. Odtlej so psalmi,



»moljeni in spolnjeni v Kristusu
bistvena in trajna prvina molitve
njegove Cerkve. Primerni so za ljudi
vseh slojev in vseh časov.«[8] Tudi mi
bomo v njih našli »močno
hrano« (Heb 5,14) za svojo molitev.

Pa ne samo v psalmih. Tem so se
kmalu pridružili različni spevi in
duhovne pesmi, s katerimi so
kristjani hvalili trikrat svetega Boga,
ki se jim je razodel kot občestvo oseb,
Očeta, Sina in Duha. Tako so začele
nastajati molitve, ki se bodo
uporabljale pri liturgiji ali pa naj bi
krepile pobožnost zunaj nje. Njihov
namen je pomagati nam, da bi Boga
nagovarjali z ustreznimi besedami, ki
bi izražale našo vero vanj. Te
molitve, ki so sad ljubezni Cerkve do
njenega Gospoda, so prav tako
zaklad, v katerem lahko vzgajamo
svoje srce. Zato je sveti Jožefmarija
zapisal: »Tvoja molitev naj bo
liturgična. – Ko bi se le navdušil za
branje psalmov in molitev iz misala,



namesto za osebne in priložnostne
molitve.«[9]

Z dihom Svetega Duha

Vsi smo se kdaj učili tako, da smo
študirali zapisana besedila. Zato
lahko razumemo, da so nas besede
očenaša, psalmov ali drugih
cerkvenih molitev vzgajale v našem
odnosu do Boga, četudi doslej o tem
nismo razmišljali na tak način. Božja
beseda ima neko posebno značilnost:
je živa in zato lahko prinaša
neslutene novosti. Pismo Hebrejcem
nas opominja, da je »božja beseda
[…] živa in dejavna, ostrejša kakor
vsak dvorezen meč in zareže do
ločitve duše in duha, sklepov in
mozga ter presoja vzgibe in misli
srca« (Heb 4,12).

Zato iste besede, ko jih
premišljujemo znova in znova, ne
zvenijo vedno enako. Včasih se nam
pred očmi odprejo nova obzorja, ne
da bi znali pojasniti, zakaj: to je



delovanje Svetega Duha, ki govori v
naši notranjosti. Sveti Avguštin je to
natančno razložil: »Zvok naših besed
udarja na vaša ušesa, toda učitelj je
znotraj […]. Hočete dokaz, bratje? Ali
niste vsi slišali te pridige? Koliko jih
bo odšlo od tod, ne da bi se karkoli
naučili! Kar se mene tiče, sem govoril
vsem, toda tisti, ki jim v notranjosti
ne govori Maziljenje, ki jih notranje
ne uči Sveti Duh, se vrnejo domov
enako nevedni kot prej.«[10]

Tako lahko zaznamo tesno povezavo
med Svetim Duhom, navdihnjeno
besedo in našim molitvenim
življenjem. Cerkev ga upravičeno
imenuje notranji Učitelj, ki vzgaja
naša srca z besedami, ki nas jih je
učil sam Jezus, in nam v njih odkriva
vedno nova obzorja, da bi bolje
spoznali Boga in ga tako vsak dan
bolj ljubili.

* * *



»Marija pa je vse te besede shranila
in jih premišljevala v svojem
srcu« (Lk 2,19). Molitev naše Matere
se je napajala ob njenem lastnem
življenju in v vztrajnem
premišljevanju božje besede. Tam je
našla luč, da je mogla z večjo globino
videti stvari okoli sebe. V njenem
hvalospevu, v Magnifikatu, vidimo, v
kolikšni meri je bilo Sveto pismo
stalna hrana njene molitve.
Magnifikat je prepleten z navedki iz
psalmov in drugih svetopisemskih
besedil, kot sta denimo Anina pesem
(1 Sam 2,1-11) in Izaijevo videnje (Iz
29,19-20).[11] S to hrano jo je Sveti Duh
pripravljal na njen brezpogojni da, ki
ga je izrekla ob angelovem oznanilu.
Njej se priporočamo, da bi tudi mi
dopustili božji besedi, da vzgaja naša
srca in nas naredi zmožne reči Fiat! –
zgôdi se, hočem! –, da bi tako
odgovorili na številne načrte, ki jih
ima Bog pripravljene za naše
življenje.



Nicolás Álvarez de las Asturias

[1] Karol Wojtyła, Duhovne vaje za
mlade, BAC, Madrid 1982, str. 89.

[2] Frančišek, apost. spod. Evangelii
gaudium, št. 264.

[3] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 333.

[4] Sv. Janez od Križa, Dichos de amor
y luz, 59.

[5] Sv. Avguštin, Pismo 130.

[6] Prim. sv. Ciprijan, La unidad de la
Iglesia, el padrenuestro, a Donato,
Ciudad Nueva, Madrid 1991; sv.
Tomaž Akvinski, Obras catequéticas.
Sobre el credo, Padrenuestro,
Avemaría, decálogo y los siete
sacramentos, Ediciones Eunate,
Pamplona 1995, str. 98–128.



[7] Hallel je iz dveh delov: mali Hallel
sestavljajo psalmi od 113 (112) do 118
(117), veliki Hallel pa je psalm 136
(135), v katerem se v vsaki vrstici
ponavlja: »ker na veke traja njegova
dobrota«. S tem psalmom se tudi
zaključi pashalna večerja.

[8] Katekizem Katoliške cerkve, št.
2597.

[9] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 86.

[10] Sv. Avguštin, Tretja pridiga o
Prvem Janezovem pismu, 13.

[11] Poleg omenjenih najdemo še
povezave z drugimi mesti v Svetem
pismu: Hab 3,18; Job 12,19-20; 5,11-12
ter Ps 113,7; 136,17-23; 34,2-3; 111,9;
103,1; 89,11; 107,9; 34,10; 98,3; 22,9.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-2-jezusov-zgled/


sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-2-
jezusov-zgled/ (6. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-2-jezusov-zgled/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-2-jezusov-zgled/

	Spoznavati Njega in sebe (2) – Jezusov zgled

