
opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (13) – Ne
premišljevanje,
ampak gledanje!

Kontemplativna molitev nas
uvaja v nov način gledanja na
vse, kar se dogaja okoli nas. To
je dar, ki poteši našo naravno
željo po zedinjenju z Bogom v
najrazličnejših okoliščinah.

12. Feb. 2023

Katero je danes s političnega in
gospodarskega vidika tretje
najpomembnejše mesto na svetu …?



V prvih stoletjih je to bila Antiohija,
prestolnica ene izmed rimskih
provinc. Vemo, da je bil izraz
»kristjani« (prim. Apd 11,26) skovan
ravno tam in je označeval ljudi, ki so
sledili Jezusovemu nauku. Tretji škof
v tem mestu je bil sveti Ignacij, ki so
ga za časa cesarja Trajana obsodili na
smrt ter ga po kopnem odpeljali do
obale pri Selevkiji, na jugu današnje
Turčije, nato pa po morju v Rim. Na
poti so se ustavili v več pristaniščih.
V vsakem kraju je sprejemal
tamkajšnje kristjane in izkoristil
priložnost za to, da je pošiljal pisma
različnim krščanskim skupnostim:
»Vsem Cerkvam pišem in vsem
naročam, da rad umrem za Boga.«[1]

Svetemu škofu Ignaciju je bilo jasno,
da bodo divje zveri v Flavijskem
amfiteatru – danes znanem pod
imenom rimski Kolosej – pomenile
konec njegovega bivanja na zemlji,
zato je svoje bralce nenehno prosil,
naj molijo za njegov pogum. Večkrat
pa smo v njegovih pismih priča tudi



globinam njegove duše, njegovi želji,
da bi se dokončno združil z Bogom:
»V meni ni ognja, ki ljubi snov: v
meni je živa in govoreča voda, ki mi
od znotraj govori: Semkaj k Očetu!«[2]

Rastlina s koreninami v nebesih

Tisto šepetanje Ignacija
Antiohijskega – Semkaj k Očetu, pridi
k Očetu –, ki je bržčas bilo gonilo
njegovega pobožnostnega in
zakramentalnega življenja, je v
resnici nadnaravno dozorevanje
neke naravne želje po združenju z
Bogom, ki jo v sebi nosimo vsi ljudje.
Že starogrški filozofi so v naši
notranjosti prepoznali hrepenenje po
božanskem, domotožje po naši pravi
domovini, »saj nismo zemeljska,
temveč nebeška rastlina«.[3] Benedikt
XVI. se je na prvi avdienci iz cikla
svojih katehez o molitvi prav tako
ozrl nazaj, v stari Egipt,
Mezopotamijo, h grškim filozofom in
dramatikom ter k rimskim piscem;



vse kulture pričajo o želji po Bogu:
»Enako kot jamski človek išče tudi
digitalni človek v verski izkušnji pot,
da bi presegel svojo končnost in
vnesel gotovost v svojo negotovo
zemeljsko pustolovščino […]. Človek
v sebi nosi žejo po neskončnem,
nostalgijo večnosti, iskanje lepote,
željo po ljubezni, potrebo po luči in
resnici, ki ga ženejo v smeri
Absolutnega.«[4]

Pravijo, da je ena najpogostejših
težav te negotove zemeljske
pustolovščine našega časa notranja
razdrobljenost, do katere včasih
prihaja celo nezavedno: doživljamo
nasprotja med tem, kar hočemo, in
tem, kar počnemo; v sebi vidimo
stvari, ki niso harmonično povezane;
zgodbe svojega življenja ne gradimo
kot neprekinjeno nit med našo
preteklostjo in prihodnostjo; nekako
ne uvidimo, kako naj bi se z leti
pridobljene ideje in občutki, ki jih
doživljamo, sestavili v celoto …



Morda v različnih okoliščinah
dopuščamo več različic samega sebe.
Včasih nam ne uspe niti to, da bi se
posvetili izključno enemu samemu
opravilu. Na vseh teh področjih
hrepenimo po tisti enotnosti, ki je,
kot se zdi, ne moremo izdelati tako
kot druge stvari.

»Ali ni morda eno izmed znamenj
časa, ki jih kljub obsežnemu procesu
razkristjanjenja opazimo danes v
svetu, povečana zahteva po
duhovnosti, ki se v veliki meri izraža
prav v obnovljeni potrebi po
molitvi?«[5] se je ob začetku našega
tisočletja spraševal sveti Janez Pavel
II. Vsekakor je videti, da se pojavljajo
številne pobude, tako v živo kot na
spletu, katerih namen je ceniti našo
sposobnost zunanje in notranje
tišine, poslušanja, koncentracije,
harmonije med telesom in duhom.
Vse to nam seveda lahko prinese
nekaj naravne spokojnosti. Toda
krščanska molitev nam ponuja mir,



ki ni le prehodno ravnovesje, ampak
je sad celostnega dojemanja življenja,
ki izhaja iz globokega odnosa z
Bogom; krščanska molitev je dar in v
nas razvija nov pogled na stvarnost,
ki v njem združuje vse. »Gre bolj za
notranjo držo kot pa za vrsto praks
in formul; bolj za način, kako biti
blizu Bogu, kot pa za opravljanje
bogoslužnih dejanj ali izgovarjanje
besed.«[6] Ta notranja drža, ta način
kako biti blizu Gospodu, gotovo ne
nastane kar čez noč in brez naše
priprave na to, da bi nam jo Bog
lahko podaril: je dar, pa tudi naloga.

Oči duše, ki misli na večnost

V homiliji Na poti k svetosti iz leta
1967 nam sv. Jožefmarija na kratko
oriše pot molitvenega življenja.[7]

Moliti začnemo, nam pravi, s
preprostimi, kratkimi molitvami, ki
smo se jih verjetno naučili na pamet
že v otroštvu; nato odkrijemo
prijateljstvo z Jezusom, v katerem se



učimo vstopiti v njegovo trpljenje,
smrt in vstajenje ter želimo njegov
nauk vzeti za svojega; zatem srce
začuti potrebo po razlikovanju med
tremi božjimi osebami in po stiku z
vsako od njih, dokler to polagoma ne
zapolni vsega našega dneva. Tedaj pa
ustanovitelj Opus Dei opiše stopnjo,
ki ustreza kontemplativnemu
življenju: nastopi trenutek, ko se
»gibljemo v tem bistrem obilju svežih
vrelcev, ki tečejo v večno življenje.
Besede so odveč, ker se jezik ne
zmore več izražati; tudi um se umiri.
Ni premišljevanja, ampak
gledanje!«[8] Na neki točki tega
popotovanja se lahko vprašamo:
Kakšna je povezava med molitvijo in
večnim življenjem? V katerem smislu
molitev postane pogled, namesto da
bi bila sestavljena iz besed?

Z molitvijo stremimo k temu, da bi
tukaj in zdaj videli stvari tako, kot jih
vidi Bog; da bi z enostavno intuicijo,
ki izvira iz ljubezni,[9] doumeli, kaj se



dogaja okoli nas. To je njen največji
sad in zato pravimo, da nas
preoblikuje. Ne pomaga nam le
spreminjati določena vedênja ali
premagovati določene
pomanjkljivosti; krščanska molitev je
usmerjena predvsem v to, da nas
združi z Bogom in tako naš pogled
postopoma priliči božjemu pogledu,
začenši že tukaj na zemlji; na neki
način skušamo svoje oči ozdraviti z
njegovo lučjo. Ta ljubezenski odnos z
Bogom, ki se ga učimo in
uresničujemo v Jezusu, ni nekaj, kar
preprostopočnemo, temveč nekaj, kar
spreminja to, kar smo.

Takšna osebna preobrazba prinaša
nekatere posledice za naš način
interakcije s stvarnostjo, ki so lahko
tudi zelo praktične. Ko z božjo
pomočjo v sebi razvijemo ta
nadnaravni pogled, nas to na primer
vodi k odkrivanju dobrega, ki je
skrito v celotnem stvarstvu, tudi tam,
kjer mislimo, da ga ni, kajti nič ni



izključeno iz njegovega načrta
ljubezni, ki je vedno močnejši od
drugih dejavnikov. Vodi nas k temu,
da na nov način cenimo svobodo
drugih ter se znebimo skušnjave, da
bi odločali namesto njih, kakor da bi
bila od naših dejanj odvisna usoda
vsega. Prav tako bolje razumemo, da
ima božje delovanje svoj potek in čas,
ki ga ne smemo in ne moremo
nadzorovati. Kontemplativna molitev
nas navaja, da nismo obsedeni z željo
po takojšnjem reševanju problemov
in da smo namesto tega bolj
pripravljeni odkrivati luč v vsem, kar
nas obdaja, tudi v ranah in slabostih
našega sveta. Ko se trudimo gledati z
božjimi očmi, nas to osvobaja
nasilnega odnosa do stvarnosti in do
ljudi, saj si prizadevamo biti v
sozvočju z njegovo vsemogočno
ljubeznijo, namesto da bi jo ovirali s
svojimi nerodnimi ukrepi. Sveti
Tomaž Akvinski trdi, da bo
»kontemplacija popolna v
prihodnjem življenju, ko bomo



gledali Boga iz obličja v obličje (1 Kor
13,12) in nas bo to popolnoma
osrečilo«.[10] Moč molitve je v tem, da
smo tega gledanja Boga lahko deležni
že tukaj na zemlji, čeprav je to še
vedno kakor »v ogledalu« (1 Kor
13,12).

Leta 1972 je na nekem srečanju na
Portugalskem nekdo vprašal svetega
Jožefmarija, kako se je mogoče po
krščansko spoprijemati z
vsakdanjimi težavami. Ustanovitelj
Opus Dei je med drugim poudaril, da
nam molitveno življenje pomaga, da
na stvari gledamo drugače, kot bi
nanje gledali brez te globoke
povezanosti z Bogom: »Imamo
merilo drugačnega kova; na stvari
gledamo z očmi duše, ki misli na
večnost in na božjo ljubezen, ki je
prav tako večna.«[11] Ob neki drugi
priložnosti je dejal, da je način, kako
biti srečen v nebesih, tesno povezan
z načinom, kako biti srečen na
zemlji.[12] Bizantinski teolog iz 14.



stoletja je zapisal nekaj podobnega:
»Ni nam dano samo to, da se
naravnamo in pripravimo na
Življenje, ampak ga smemo živeti in
že sedaj ravnati skladno z njim.«[13]

Tišina … Mir … Globoko življenje

Katekizem Katoliške cerkve nas na
začetku poglavja o molitvi preseneti
z vprašanjem, ki učinkuje kot
nenehno spraševanje vesti: »Od kod
govorimo, ko molimo? Z višine
našega napuha in naše samovoljnosti
ali iz ‘globočine’ (Ps 130,14)
ponižnega in skesanega srca? Kdor se
ponižuje, je povišan (prim. Lk
18,9-14).« Takoj zatem pa nas
spomni, na ključni predpogoj:
»Ponižnost je temelj molitve.«[14]

Dejansko lahko tisti pogled večnosti,
ki ga v nas rodi kontemplativna
molitev, raste edinole na rodovitni
zemlji ponižnosti, v vzdušju odprtosti
za božje rešitve, namesto zgolj naših
receptov. Včasih nas lahko



prekomerno zaupanje v naš lastni
razum in v naše načrtovanje privede
do tega, da v praksi živimo, kot da
Bog ne bi obstajal. Vedno znova
potrebujemo novo ponižnost ob
soočenju z resničnostjo, z osebami, z
zgodovino, ki je rodovitna zemlja za
božje delovanje. Papež Frančišek se
je med svojo katehezo o molitvi oprl
na izkušnjo kralja Davida: »Svet, kot
ga gledajo njegove oči, ni nemi
prizor: v ozadju dogodkov njegov
pogled zaznava neko večjo skrivnost.
Molitev se rodi prav iz tega: iz
prepričanja, da življenje ni nekaj, kar
drsi mimo nas, ampak da je čudovita
skrivnost.«[15]

Ko bomo torej deležni pogleda, ki
nam ga ponuja kontemplacija sredi
sveta, bomo v največji možni meri
potešili svoje hrepenenje po
enotnosti: z Bogom, z drugimi in
znotraj samega sebe. Presenečeni
bomo nad spoznanjem, da neutrudno
delamo za blagor drugih in Cerkve



ter da naši talenti uspevajo »kakor
drevo, zasajeno ob vodnih strugah, ki
daje svoj sad ob svojem času« (Ps
1,3). Okusili bomo delček tiste
harmonije, h kateri je usmerjena
naša pot. Uživali bomo v tistem miru,
ki ga ne moremo najti nikjer drugje.
»Dirjati, dirjati! … Delati, delati! …
Vročično, noro delovanje … […] Vsi ti
pri svojem delu vidijo le sedanjost:
vedno so le v sedanjosti. – Ti … pa
moraš gledati na stvari z očmi
večnosti in imeti pred očmi
prihodnost ter preteklost … Tišina. –
Mir. – V tebi pa globoko notranje
življenje.«[16]

Andrés Cárdenas Matute

[1] Sv. Ignacij Antiohijski, Pismo
Rimljanom, št. 4, 1; v: Spisi
apostolskih očetov, Mohorjeva
družba, Celje 1996, str. 153.



[2] Prav tam, št. 7, 2.

[3] Platon, Timaj, 90a, Kud Logos,
Ljubljana 2009, str. 1309.

[4] Benedikt XVI., Avdienca, 11. 5.
2011.

[5] Sv. Janez Pavel II., apost. pismo 
Novo Millennio Ineunte, št. 33.

[6] Benedikt XVI., Avdienca, 11. 5.
2011.

[7] Prim. sv. Jožefmarija, Božji
prijatelji, št. 306.

[8] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
307.

[9] Tomistično pojmovanje
kontemplacije je: simplex intuitus
veritatis ex caritate procedens.

[10] Sv. Tomaž Akvinski, Summa
Theologiae, II-II, c. 180, a. 4.



[11] Sv. Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 4. 11. 1972.

[12] Prim. sv. Jožefmarija, Kovačnica,
št. 1005.

[13] Nikolaj Kabasilas, La vida en
Cristo, Rialp, Madrid 1958, str. 89.

[14] Katekizem Katoliške cerkve, št.
2559.

[15] Frančišek, Avdienca, 24. 6. 2020.

[16] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 837.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-13-
ne-premisljevanje-ampak-gledanje/ (2.

Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-13-ne-premisljevanje-ampak-gledanje/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-13-ne-premisljevanje-ampak-gledanje/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-13-ne-premisljevanje-ampak-gledanje/

	Spoznavati Njega in sebe (13) – Ne premišljevanje, ampak gledanje!

