opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (13) — Ne
premisljevanje,
ampak gledanje!

Kontemplativna molitev nas
uvaja v nov nacin gledanja na
vse, kar se dogaja okoli nas. To
je dar, ki poteSi naSo naravno
Zeljo po zedinjenju z Bogom v
najrazlicnejsih okolis¢inah.

12. Feb. 2023

Katero je danes s politiCnega in
gospodarskega vidika tretje
najpomembnejSe mesto na svetu ...?



V prvih stoletjih je to bila Antiohija,
prestolnica ene izmed rimskih
provinc. Vemo, da je bil izraz
»Kristjani« (prim. Apd 11,26) skovan
ravno tam in je oznaceval ljudi, ki so
sledili Jezusovemu nauku. Tretji Skof
v tem mestu je bil sveti Ignacij, ki so
ga za Casa cesarja Trajana obsodili na
smrt ter ga po kopnem odpeljali do
obale pri Selevkiji, na jugu danasnje
Turcije, nato pa po morju v Rim. Na
poti so se ustavili v veC pristaniscih.
V vsakem kraju je sprejemal
tamkajsSnje Kkristjane in izkoristil
priloZnost za to, da je posiljal pisma
razlicnim krs¢anskim skupnostim:
»Vsem Cerkvam piSem in vsem
naro¢am, da rad umrem za Boga.«""!
Svetemu Skofu Ignaciju je bilo jasno,
da bodo divje zveri v Flavijskem
amfiteatru — danes znanem pod
imenom rimski Kolosej — pomenile
konec njegovega bivanja na zemlji,
zato je svoje bralce nenehno prosil,
naj molijo za njegov pogum. VecCkrat
pa smo v njegovih pismih prica tudi



globinam njegove dusSe, njegovi Zelji,
da bi se dokon¢no zdruzil z Bogom:
»V meni ni ognja, ki ljubi snov: v
meni je Ziva in govoreca voda, ki mi
od znotraj govori: Semkaj k Ocetu!«”

Rastlina s koreninami v nebesih

Tisto Sepetanje Ignacija
Antiohijskega — Semkaj k OcCetu, pridi
k Ocetu —, ki je brzcas bilo gonilo
njegovega poboznostnega in
zakramentalnega zivljenja, je v
resnici nadnaravno dozorevanje
neke naravne Zelje po zdruzenju z
Bogom, ki jo v sebi nosimo vsi ljudje.
Ze starogrski filozofi so v nasi
notranjosti prepoznali hrepenenje po
bozanskem, domotoZje po nasi pravi
domovini, »saj nismo zemeljska,
temvec nebeska rastlina«.” Benedikt
XVI. se je na prvi avdienci iz cikla
svojih katehez o molitvi prav tako
ozrl nazaj, v stari Egipt,
Mezopotamijo, h gr$kim filozofom in
dramatikom ter k rimskim piscem,;



vse kulture pricajo o Zelji po Bogu:
»Enako kot jamski ¢lovek iSCe tudi
digitalni ¢lovek v verski izkus$nji pot,
da bi presegel svojo kon¢nost in
vnesel gotovost v svojo negotovo
zemeljsko pustolovicino [...]. Clovek
v sebi nosi Zejo po neskon¢nem,
nostalgijo vecnosti, iskanje lepote,
Zeljo po ljubezni, potrebo po luci in
resnici, ki ga Zenejo v smeri
Absolutnega.«™

Pravijo, da je ena najpogostejsih
teZav te negotove zemeljske
pustolovscine nasega Casa notranja
razdrobljenost, do katere vcasih
prihaja celo nezavedno: doZivljamo
nasprotja med tem, kar ho¢emo, in
tem, kar po¢nemo; v sebi vidimo
stvari, ki niso harmonic¢no povezane;
zgodbe svojega Zivljenja ne gradimo
kot neprekinjeno nit med naso
preteklostjo in prihodnostjo; nekako
ne uvidimo, kako naj bi se z leti
pridobljene ideje in obcutki, ki jih
dozivljamo, sestavili v celoto ...



Morda v razli¢nih okoliS¢inah
dopuscamo vec razliCic samega sebe.
Vc€asih nam ne uspe niti to, da bi se
posvetili izklju¢no enemu samemu
opravilu. Na vseh teh podrocjih
hrepenimo po tisti enotnosti, ki je,
kot se zdi, ne moremo izdelati tako
kot druge stvari.

»Ali ni morda eno izmed znamenyj
¢asa, ki jih kljub obseZnemu procesu
razkristjanjenja opazimo danes v
svetu, povecana zahteva po
duhovnosti, ki se v veliki meri izraza
prav v obnovljeni potrebi po
molitvi?«™ se je ob zacetku nasega
tisocletja spraSeval sveti Janez Pavel
I1. Vsekakor je videti, da se pojavljajo
Stevilne pobude, tako v Zivo kot na
spletu, katerih namen je ceniti naso
sposobnost zunanje in notranje
tiSine, posluSanja, koncentracije,
harmonije med telesom in duhom.
Vse to nam seveda lahko prinese
nekaj naravne spokojnosti. Toda
krs¢anska molitev nam ponuja mir,



ki ni le prehodno ravnovesje, ampak
je sad celostnega dojemanja Zivljenja,
ki izhaja iz globokega odnosa z
Bogom; krScanska molitev je dar in v
nas razvija nov pogled na stvarnost,
ki v njem zdruZuje vse. »Gre bolj za
notranjo drZo kot pa za vrsto praks
in formul; bolj za nacin, kako biti
blizu Bogu, kot pa za opravljanje
bogosluznih dejanj ali izgovarjanje
besed.«"® Ta notranja drZa, ta nacin
kako biti blizu Gospodu, gotovo ne
nastane kar ez noc in brez nase
priprave na to, da bi nam jo Bog
lahko podaril: je dar, pa tudi naloga.

O¢i dusSe, ki misli na veénost

V homiliji Na poti k svetosti iz leta
1967 nam sv. JoZefmarija na kratko
oriSe pot molitvenega Zivljenja."”
Moliti zatnemo, nam pravi, s
preprostimi, kratkimi molitvami, ki
smo se jih verjetno naucili na pamet
Ze v otrostvu; nato odkrijemo
prijateljstvo z Jezusom, v katerem se



ucimo vstopiti v njegovo trpljenje,
smrt in vstajenje ter Zelimo njegov
nauk vzeti za svojega; zatem srce
zacuti potrebo po razlikovanju med
tremi boZjimi osebami in po stiku z
vsako od njih, dokler to polagoma ne
zapolni vsega naSega dneva. Tedaj pa
ustanovitelj Opus Dei opiSe stopnjo,
ki ustreza kontemplativnhemu
Zivljenju: nastopi trenutek, ko se
»gibljemo v tem bistrem obilju svezih
vrelcev, ki tecejo v vecno Zivljenje.
Besede so odvec, ker se jezik ne
zmore ve€ izraZzati; tudi um se umiri.
Ni premisljevanja, ampak
gledanje!«® Na neki tocki tega
popotovanja se lahko vprasamo:
Kaksna je povezava med molitvijo in
vecnim Zivljenjem? V katerem smislu
molitev postane pogled, namesto da
bi bila sestavljena iz besed?

Z molitvijo stremimo k temu, da bi
tukaj in zdaj videli stvari tako, kot jih
vidi Bog; da bi z enostavno intuicijo,
Ki izvira iz ljubezni,” doumeli, kaj se



dogaja okoli nas. To je njen najvecji
sad in zato pravimo, da nas
preoblikuje. Ne pomaga nam le
spreminjati doloCena vedénja ali
premagovati dolocene
pomanjkljivosti; krS¢anska molitev je
usmerjena predvsem v to, da nas
zdruZi z Bogom in tako nas pogled
postopoma prili¢i boZjemu pogledu,
zaCensi Ze tukaj na zemlji; na neki
nacin skusamo svoje oci ozdraviti z
njegovo lucjo. Ta ljubezenski odnos z
Bogom, ki se ga u¢imo in
uresnicujemo v Jezusu, ni nekaj, kar
preprostopocnemo, temvec nekaj, kar
spreminja to, kar smo.

TakSna osebna preobrazba prinasa
nekatere posledice za na$ nacin
interakcije s stvarnostjo, ki so lahko
tudi zelo prakti¢ne. Ko z bozjo
pomocjo v sebi razvijemo ta
nadnaravni pogled, nas to na primer
vodi k odkrivanju dobrega, ki je
skrito v celotnem stvarstvu, tudi tam,
kjer mislimo, da ga ni, kajti nic ni



izkljuCeno iz njegovega nacrta
ljubezni, ki je vedno mocne;jsi od
drugih dejavnikov. Vodi nas k temu,
da na nov nacin cenimo svobodo
drugih ter se znebimo sku$njave, da
bi odlocali namesto njih, kakor da bi
bila od nasih dejanj odvisna usoda
vsega. Prav tako bolje razumemo, da
ima bozje delovanje svoj potek in cas,
ki ga ne smemo in ne moremo
nadzorovati. Kontemplativna molitev
nas navaja, da nismo obsedeni z Zeljo
po takojSnjem reSevanju problemov
in da smo namesto tega bolj
pripravljeni odkrivati lu¢ v vsem, kar
nas obdaja, tudi v ranah in slabostih
naSega sveta. Ko se trudimo gledati z
bozjimi o¢mi, nas to osvobaja
nasilnega odnosa do stvarnosti in do
ljudi, saj si prizadevamo biti v
sozvoCju Z njegovo vsemogocno
ljubeznijo, namesto da bi jo ovirali s
svojimi nerodnimi ukrepi. Sveti
Tomaz Akvinski trdi, da bo
»kontemplacija popolna v
prihodnjem Zivljenju, ko bomo



gledali Boga iz oblic¢ja v oblic¢je (1 Kor
13,12) in nas bo to popolnoma
osre¢ilo«."” Mo¢ molitve je v tem, da
smo tega gledanja Boga lahko deleZni
Ze tukaj na zemlji, Ceprav je to Se
vedno kakor »v ogledalu« (1 Kor
13,12).

Leta 1972 je na nekem srecanju na
Portugalskem nekdo vprasal svetega
JoZefmarija, kako se je mogoce po
krs¢ansko spoprijemati z
vsakdanjimi teZavami. Ustanovitelj
Opus Dei je med drugim poudaril, da
nam molitveno Zivljenje pomaga, da
na stvari gledamo drugace, kot bi
nanje gledali brez te globoke
povezanosti z Bogom: »Imamo
merilo drugacnega kova; na stvari
gledamo z ofmi dusSe, ki misli na
vecnost in na boZjo ljubezen, ki je
prav tako ve¢na.«"" Ob neki drugi
priloZnosti je dejal, da je nacin, kako
biti sreCen v nebesih, tesno povezan
z nacinom, kako biti sre¢en na
zemlji."” Bizantinski teolog iz 14.



stoletja je zapisal nekaj podobnega:
»N1 nam dano samo to, da se
naravnamo in pripravimo na
Zivljenje, ampak ga smemo Ziveti in
Ze sedaj ravnati skladno z njim.«"

TiSina ... Mir ... Globoko Zivljenje

Katekizem KatoliSke cerkve nas na
zaCetku poglavja o molitvi preseneti
z vpraSanjem, ki uc¢inkuje kot
nenehno sprasevanje vesti: »Od kod
govorimo, ko molimo? Z viSine
naSega napuha in naSe samovoljnosti
ali iz ‘globocine’ (Ps 130,14)
poniZznega in skesanega srca? Kdor se
poniZuje, je poviSan (prim. Lk
18,9-14).« Takoj zatem pa nas
spomni, na klju¢ni predpogoj:
»PoniZznost je temelj molitve.«
Dejansko lahko tisti pogled vecnosti,
ki ga v nas rodi kontemplativna
molitev, raste edinole na rodovitni
zemlji poniznosti, v vzdusju odprtosti
za boZje reSitve, namesto zgolj nasih
receptov. Vcasih nas lahko

[14]



prekomerno zaupanje v nas lastni
razum in v naSe nacrtovanje privede
do tega, da v praksi Zivimo, kot da
Bog ne bi obstajal. Vedno znova
potrebujemo novo poniznost ob
soocenju z resnicnostjo, z osebami, z
zgodovino, ki je rodovitna zemlja za
bozje delovanje. PapezZ FranciSek se
je med svojo katehezo o molitvi oprl
na izkusnjo kralja Davida: »Svet, kot
ga gledajo njegove oci, ni nemi
prizor: v ozadju dogodkov njegov
pogled zaznava neko vecjo skrivnost.
Molitev se rodi prav iz tega: iz
prepricanja, da zZivljenje ni nekaj, kar
drsi mimo nas, ampak da je cudovita
skrivnost.«!

Ko bomo torej delezni pogleda, ki
nam ga ponuja kontemplacija sredi
sveta, bomo v najvecji mozni meri
potesili svoje hrepenenje po
enotnosti: z Bogom, z drugimi in
znotraj samega sebe. Preseneceni
bomo nad spoznanjem, da neutrudno
delamo za blagor drugih in Cerkve



ter da nasi talenti uspevajo »kakor
drevo, zasajeno ob vodnih strugah, ki
daje svoj sad ob svojem Casu« (Ps
1,3). Okusili bomo delcek tiste
harmonije, h kateri je usmerjena
nasa pot. UzZivali bomo v tistem miru,
ki ga ne moremo najti nikjer drugje.
»Dirjati, dirjati! ... Delati, delati! ...
Vroci¢no, noro delovanje ... [...] Vsiti
pri svojem delu vidijo le sedanjost:
vedno so le v sedanjosti. - Ti ... pa
moras gledati na stvari z o¢mi
vecnosti in imeti pred o¢mi
prihodnost ter preteklost ... TiSina. —
Mir. - V tebi pa globoko notranje
Zivljenje.«"®

Andrés Cardenas Matute

™ Sv. Ignacij Antiohijski, Pismo
Rimljanom, st. 4, 1; v: Spisi
apostolskih ocetov, Mohorjeva
druzba, Celje 1996, str. 153.



@ Prav tam, §t. 7, 2.

B! platon, Timaj, 90a, Kud Logos,
Ljubljana 2009, str. 1309.

4 Benedikt XVI., Avdienca, 11. 5.
2011.

! Sv. Janez Pavel II., apost. pismo
Novo Millennio Ineunte, St. 33.

6] Benedikt XVI., Avdienca, 11. 5.
2011.

" prim. sv. JoZzefmarija, BoZji
prijatelji, st. 306.

®! Sv. Jozefmarija, BoZji prijatelji, $t.
307.

® Tomistiéno pojmovanje
kontemplacije je: simplex intuitus
veritatis ex caritate procedens.

191 Sy, TomaZ Akvinski, Summa
Theologiae, 1I-11, c. 180, a. 4.



M Sy, Jozefmarija, Zapiski z
druzinskega srecanja, 4. 11. 1972.

U2 prim. sv. JoZefmarija, Kovacnica,
St. 1005.

3 Nikolaj Kabasilas, La vida en
Cristo, Rialp, Madrid 1958, str. 89.

1 Katekizem Katoliske cerkve, &t.
2559,

] Franéisek, Avdienca, 24. 6. 2020.

% Sv. Jozefmarija, Pot, $t. 837.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-13-
ne-premisljevanje-ampak-gledanje/ (2.
Feb. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-13-ne-premisljevanje-ampak-gledanje/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-13-ne-premisljevanje-ampak-gledanje/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-13-ne-premisljevanje-ampak-gledanje/

	Spoznavati Njega in sebe (13) – Ne premišljevanje, ampak gledanje!

