
opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (12) – Duše
liturgične molitve

O nekaterih mislih svetega
Jožefmarija, ki nam lahko
pomagajo k tesnejši
zedinjenosti z Bogom in
Cerkvijo pri liturgičnih
dejanjih.

20. Jan. 2023

Pisal se je mesec april 1936. V Španiji
je vladala velika socialna napetost.
Kljub temu so na Akademiji DYA
poskušali ohraniti za študentski dom



običajno vzdušje študija in sožitja. V
tistih neobičajnih časih je neki
stanovalec pisal svojim staršem in
jim povedal, da so prejšnji dan ob
pomoči učitelja vadili liturgično petje
v vzdušju, ki se mu je vtisnilo v
spomin kot nekaj zelo veselega.[1] S
katerim namenom je v tistem
izrednem trenutku – razen tega, da
so se drug ob drugem imeli lepo –
trideset študentov v nedeljo zvečer
imelo učno uro petja?

Odgovor lahko najdemo nekaj
mesecev prej, ko je sv. Jožefmarija v
izobraževalni načrt akademije
vključil ravno nekaj ur
gregorijanskega petja. Čeprav vemo,
da je sv. Jožefmarija kot župnik v
Perdigueri obhajal péto mašo, ta
vključitev v učni načrt ni bila
posledica osebnega nagnjenja. Prav
tako ni šlo za strokovno zanimanje,
ki bi bilo lahko posledica poznavanja
in razvoja Liturgičnega gibanja v
Španiji. Ta odločitev je bila predvsem



plod njegove pastoralne izkušnje, pri
čemer ga je gnala edinole želja, da bi
tistim mladim pomagal postati duše
molitve.

Zanimiv je nek detajl, povezan s
tremi publikacijami, s katerimi se je
sv. Jožefmarija ukvarjal v tridesetih
letih 20. stoletja: vse so bile
namenjene prav spodbujanju
pogovora z Bogom, vsaka od njih pa
je ustrezala eni izmed treh vélikih
izrazov krščanske molitve. Prva naj
bi bila osredotočena na osebno
meditacijo, druga bi spodbujala
ljudsko pobožnost, zadnja pa naj bi
bralca nagovarjala, da se poglobi v
liturgično molitev. Plod prve pobude
so bila Duhovna premišljevanja, ki so
podlaga njegovega znanega dela Pot;
druga pobuda se je izkristalizirala
kot kratka knjižica Sveti rožni venec;
kot tretjo pa je načrtoval knjigo z
naslovomLiturgične pobožnosti.
Čeprav je bila objava tega zadnjega
dela napovedana za leto 1939, iz



različnih razlogov ni nikoli ugledala
luči sveta. Ohranjen pa je uvod, ki ga
je napisal g. Félix Bilbao, škof v
Tortosi, z naslovom »Molite in molite
dobro!«. V tem neobjavljenem
besedilu bralce nagovarja, naj ob
pomoči avtorja knjige vstopijo v
liturgijo Cerkve, da bi prišli do
»učinkovite, sočne in trdne molitve,
ki jih bo tesno povezala z Bogom«.[2]

Naš glas v molitvi Cerkve

Za svetega Jožefmarija liturgija ni
bila skupek predpisov, namenjenih le
temu, da bi določeni obredi pridobili
večjo slovesnost. Trpel je, kadar
način obhajanja zakramentov in
drugih liturgičnih dejanj ni bil
resnično v službi srečanja človeka z
Bogom in drugimi člani Cerkve.
Nekoč, ko je prisostvoval bogoslužju,
je zapisal: »Veliko duhovščine:
nadškof, kanoniki, beneficiati, pevci,
strežniki in ministranti … Razkošna
mašna oblačila: svila, zlato, srebro,



dragi kamni, čipke in žamet …
Glasba, glasovi, umetnost … In …
nobenega ljudstva! Veličastno
bogoslužje brez ljudstva.«[3]

Ta skrb za ljudstvo pri bogoslužju je
globoko teološka. Pri liturgičnih
dejanjih Trojica stopa v stik s celotno
Cerkvijo in ne le s katerim izmed
njenih članov. Ni naključje, da se
večina misli, ki jih je sveti
Jožefmarija v Poti posvetil liturgiji,
nahaja v poglavju z naslovom Cerkev.
Za ustanovitelja Opus Dei je bila
liturgija najodličnejši kraj za
doživljanje cerkvene razsežnosti
krščanske molitve; v njej je otipljivo
dejstvo, da se vsi skupaj obračamo k
Bogu. Liturgična molitev, ki je sicer
vedno osebna, odpira obzorja, ki
okoliščine posameznika presegajo.
Medtem ko smo v osebni meditaciji
mi subjekt, ki govori, je v liturgiji
subjekt celotna Cerkev. Če v dialogu z
Bogom na samem govorimo mi kot



udje Cerkve, pa je v liturgični molitvi
Cerkev tista, ki govori po nas.

Zatorej je to, da se naučimo izrekati 
mi v liturgičnih molitvah, odlična
šola za dopolnjevanje različnih
razsežnosti našega odnosa z Bogom.
Tam človek odkrije, da je eden izmed
mnogih otrok te velike družine, ki je
Cerkev. Zato ne preseneča jasen
poziv svetega Jožefmarija: »Tvoja
molitev naj bo liturgična. – Ko bi se le
navdušil za branje psalmov in
molitev iz misala, namesto za osebne
in priložnostne molitve.«[4]

Ko se hočemo naučiti liturgične
molitve, je potrebna ponižnost, da
besede, ki jih bomo izrekli,
sprejmemo od nekoga drugega. Prav
tako je potrebna zbranost srca, da bi
prepoznali in cenili vezi, ki nas
združujejo z vsemi kristjani. V tem
smislu je koristno razmišljati, da
molimo v edinosti z ljudmi, ki so ta
trenutek z nami, in tudi s tistimi, ki



so odsotni; s kristjani naše države,
sosednjih držav, vsega sveta …
Molimo tudi skupaj s tistimi, ki so
odšli pred nami in se očiščujejo ali že
uživajo nebeško slavo. Liturgična
molitev namreč ni anonimna
formula, ampak se napolni »z obrazi
in imeni«;[5] povezujemo se z vsemi
konkretnimi osebami, ki so del
našega življenja in ki tako kot mi
živijo »v imenu Očeta in Sina in
Svetega Duha«, soudeleženi v
življenju Trojice.

Naše telo v molitvi Cerkve

Vemo, da za svetega Jožefmarija
posvečevanje dela ni bilo na prvem
mestu v tem, da bi med časom dela
vsake toliko vrinili kakšno molitev,
ampak predvsem v tem, da bi v
molitev spreminjali našo dejavnost
sámo, in sicer tako, da jo skušamo
opravljati v božjo slavo, si
prizadevamo za človeško popolnost
in se zavedamo, da nas ljubeče gleda



naš nebeški Oče. Podobno tudi
liturgična molitev ni predvsem
izrekanje molitev med liturgičnimi
dejanji, ampak je v izvrševanju teh
obrednih dejanj digne, attente ac
devote, dostojno, pozorno in
pobožno, kot si takšna dejanja
zaslužijo, tako da smo navzoči v tem,
kar se tam uresničuje. To niso zgolj
priložnosti za posameznikova
dejanja vere, upanja in ljubezni,
ampak so dejanja,po katerih celotna
Cerkev izraža svojo vero, svoje
upanje in svojo ljubezen.

Sv. Jožefmarija je velik pomen
pripisoval tej sposobnosti, kako biti
navzoč pri različnih bogoslužnih
dejanjih, tej oliki pri pobožnosti.
Dostojanstvo, ki ga zahteva liturgična
molitev, ima veliko opraviti z
obvladovanjem lastnega telesa, saj se
v nekem smislu v njem najprej
pokaže, kaj želimo storiti. Obhajanje
svete maše, spoved, blagoslov z
Najsvetejšim zakramentom



vključujejo različna gibanja osebe,
saj gre za molitev v dejanju.
Liturgična molitev je torej tudi
molitev s telesom. Še več, pomeni, da
se naučimo molitev Cerkve
uresničevati s svojim telesom tukaj
in zdaj. In čeprav je pogosto naloga
duhovnika, da svoj glas in roke preda
Kristusu Glavi, pa je zbrano ljudstvo
tisto, ki daje glas in vidnost
celotnemu Kristusovemu
skrivnostnemu telesu. Zavedanje, da
se po nas vidi in sliši molitev svetih
in duš v vicah, je dobra spodbuda za
to, da poskrbimo za oliko pri
pobožnosti.

Razen dostojnosti zahteva liturgična
molitev tudi pozornost. V tem smislu
bi lahko rekli, da je poleg
osredotočanja na besede, ki jih
izgovarjamo, pomembno čim globlje
doživeti trenutek, ki ga živimo: da
jasno vemo, s kom smo, zakaj in s
katerim namenom. Za to zavedanje
je potrebna predhodna priprava, ki



jo je vedno mogoče izboljšati. Rečeno
z besedami svetega Jožefmarija:
»Počasi. – Pazi, kaj praviš, kdo govori
in komu. – Kajti to hitro govorjenje,
brez časa za premislek, je hrup,
ropotanje praznih pločevink. In
skupaj s sveto Terezijo ti bom rekel,
da tega ne imenujem molitev, če še
tako premikaš ustnice.«[6]

Srečanje z vsako od oseb
Svete Trojice

Kljub neizogibnim motnjam, ki so
posledica naše šibkosti, smo v
liturgični molitvi udeleženi pri
skrivnostnem, a resničnem srečanju
celotne Cerkve s tremi osebami Svete
Trojice. Zato se naše notranje
življenje obogati, če se naučimo
razlikovati, kdaj se obračamo k
Očetu, Sinu ali Svetemu Duhu. V
splošnem nas liturgija postavlja pred
Boga Očeta z njegovimi značilnimi
potezami, čeprav ga pogosto
nagovarjamo enostavno z »Bog« ali



»Gospod«. On je vir in izvor vseh
blagoslovov, ki jih Trojica razliva na
ta svet, in k njemu se po njegovem
Sinu vračajo vse hvalnice, ki so jih
ustvarjena bitja zmožna izraziti.

Kar namreč govorimo Očetu,
govorimo po Jezusu, ki se ne nahaja 
pred nami, ampak je z nami. Večna
Beseda se je utelesila, da bi nas
vodila k Očetu, zato nas navzočnost
njega kot brata, ki je ob nas in pozna
našo šibkost ter se je ne sramuje,
navdaja s tolažbo in drznostjo. Poleg
tega se liturgična molitev kot javna
molitev Cerkve rodi iz Jezusove
molitve. To ni le nadaljevanje
njegove molitve iz časa, ko je bil na
zemlji, temveč je tudi izraz njegove
priprošnje za nas v nebesih (prim.
Heb 7,25). Včasih najdemo tudi
molitve, ki so naslovljene
neposredno na Jezusa in usmerjajo
naš pogled na Sina kot Odrešenika.
Na podlagi vsega tega je liturgična
molitev izvrsten način, da svoje srce



uglasimo po duhovniškem srcu
Jezusa Kristusa.

Molitev, ki je po Sinu usmerjena k
Očetu, pa se udejanja v Svetem Duhu.
Zavedanje o navzočnosti tretje osebe
Svete Trojice pri liturgični molitvi je
velik božji dar. Veliki Neznanec, kot
ga je imenoval sv. Jožefmarija, je
navzven neopazen kakor svetloba ali
zrak, ki ga dihamo. Vendar vemo, da
brez svetlobe ne bi videli ničesar in
da bi se brez zraka zadušili. Na
podoben način Sveti Duh deluje tudi
v liturgičnem dialogu. Čeprav ga pri
liturgiji ponavadi ne nagovarjamo
neposredno, vemo, da prebiva v nas
in da nas z neizrekljivimi vzdihi
spodbuja, da se obračamo na Očeta z
besedami, ki nas jih je naučil Jezus.
Njegovo delovanje se torej javlja
posredno. Bolj kot v besedah, ki jih
izrekamo, ali v tem, komu jih
govorimo, se Duh kaže v načinu,
kako jih izgovarjamo: navzoč je v
vzdihih, ki se spreminjajo v pesem,



in v trenutkih tišine, ki Bogu
dopuščajo, da deluje v notranjosti
našega bitja.

Tako kot pojav vetra opazimo po
predmetih, ki jih spravi v gibanje,
lahko zaznamo tudi navzočnost
Svetega Duha, ko izkusimo učinke
njegovega delovanja. Na primer, prvi
učinek njegovega delovanja je, ko se
zavemo, da molimo kot božje hčere
in sinovi v Cerkvi. Doživljamo ga
tudi, ko povzroči, da v nas odmeva
božja beseda, ne kot človeška,
marveč kot Očetova beseda,
namenjena vsakomur izmed nas.
Sveti Duh se kaže predvsem v
nežnosti in velikodušnosti, s katero
se nam Oče in Sin razdajata, ko nam
pri liturgičnem slavju odpuščata, nas
razsvetljujeta, krepita ali nam
naklanjata posebne darove.

Končno je delovanje Svetega Duha
nadvse globoko in nujno, saj je on
tisti, ki omogoča, da je liturgično



dejanje prava kontemplacija Trojice,
ki nam daje videti celotno Cerkev in
Jezusa samega, čeprav nam čuti
sporočajo kaj drugega. Sveti Duh
nam razkriva, da biti duša liturgične
molitve ne pomeni formalnega
izgovarjanja določenih besed ali
izvrševanja nekih zunanjih gibov,
ampak ljubezen, s katero si iskreno
želimo služiti in biti služenja deležni.
Sveti Duh nas naredi deležne njegove
osebne skrivnosti, ko se naučimo
uživati v Bogu, ki se poniža, da bi
nam služil, tako da bi potem mi sami
mogli služiti drugim.

Doživel sem evangelij

Ni presenetljivo, da je eden od
izrazov, ki se v Svetem pismu in
izročilu najpogosteje uporablja za
liturgična dejanja, izraz 
služenje(bogoslužje). Odkrivanje te
razsežnosti služenja v liturgični
molitvi ima številne posledice za
notranje življenje. Ne le zato, ker



tisti, ki služijo iz ljubezni, sebe ne
postavljajo v središče, ampak tudi
zato, ker je razumevanje liturgije kot
služenje ključ do tega, da jo
spremenimo v življenje. Morda se zdi
protislovno, vendar lahko v številnih
molitvah v okviru liturgičnih besedil
najdemo poziv, naj v običajnem
življenju posnemamo, kar smo
obhajali. To povabilo ne pomeni, da
bi morali liturgični jezik razširiti na
naše družinske in poklicne odnose.
Pomeni pa, da iz tega, kar smo pri
obredu mogli premišljevati in
doživeti, naredimo program življenja.
[7] Zato je sv. Jožefmarija večkrat, ko
je opazoval božje delovanje v svojem
dnevu, vzkliknil: »Resnično sem živel
evangelij današnjega dne.«[8]

Da bi živeli dnevno liturgijo in tako
spremenili svoj dan v služenje, v 
štiriindvajseturno mašo, je treba o
naših osebnih okoliščinah
premišljevati v luči tega, kar smo
obhajali. Pri tej nalogi je osebna



meditacija nenadomestljiva. Sveti
Jožefmarija si je navadno beležil
besede ali izraze, ki so ga presenetili
med obhajanjem svete maše ali pri
molitvenem bogoslužju, nekega dne
pa je zapisal: »Odslej, ne bom več
zapisoval psalmov, saj bi jih moral
zapisati prav vse, kajti v psalmih ni
najti drugega kot čudesa, ki jih duša
vidi, ko se izkazuje služenje Bogu.«[9]

Res je, da je liturgična molitev vir
osebne molitve, vendar je prav tako
res, da je brez meditacije zelo težko 
osebno usvojiti bogastvo liturgične
molitve.

V tišini, ko smo na samem z Bogom,
dobijo obrazci liturgičnih molitev
marsikdaj posebej intimno in osebno
moč. V tem smislu je poučen zgled
svete Marije, ki nas uči: da bi se
uresničil liturgični fiat – zgôdi se –,
da bi ga mogli spreminjati v služenje,
si je treba vzeti čas in vse to osebno
shraniti »v svojem srcu« (Lk 2,19).



Juan Rego

[1] Prim. Un estudiante en la
Residencia DYA. Cartas de Emiliano
Amann a su familia (1935–1936), v: 
Studia et Documenta, vol. 2, 2008, str.
343.

[2] Splošni arhiv Prelature, 77-5-3.

[3] Zasebni zapiski, št. 1590, 26. 10.
1938. Citirano v: Camino. Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2004,
str. 677.

[4] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 86.

[5] Frančišek, apost. spod. Evangelii
gaudium, št. 274.

[6] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 85.

[7] Prim. sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 88.



[8] Zvezek IV, št. 416, 26. 11. 1931.
Citirano v: Camino. Edición crítico-
histórica, str. 298.

[9] Zvezek V, št. 681, 3. 4. 1932.
Citirano v: Camino. Edición crítico-
histórica, str. 297.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-12-
duse-liturgicne-molitve/ (13. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-12-duse-liturgicne-molitve/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-12-duse-liturgicne-molitve/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-12-duse-liturgicne-molitve/

	Spoznavati Njega in sebe (12) – Duše liturgične molitve
	Naš glas v molitvi Cerkve
	Naše telo v molitvi Cerkve
	Srečanje z vsako od oseb Svete Trojice


