opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (12) - Duse
liturgicne molitve

O nekaterih mislih svetega
Jozefmarija, ki nam lahko
pomagajo k tesnejsi
zedinjenosti z Bogom in
Cerkvijo pri liturgi¢nih
dejanjih.

20. Jan. 2023

Pisal se je mesec april 1936. V Spaniji
je vladala velika socialna napetost.
Kljub temu so na Akademiji DYA
poskusali ohraniti za Studentski dom



obiCajno vzdusje Studija in sozitja. V
tistih neobicajnih Casih je neki
stanovalec pisal svojim starSem in
jim povedal, da so prejsnji dan ob
pomoci ucitelja vadili liturgi¢no petje
v vzdusju, ki se mu je vtisnilo v
spomin kot nekaj zelo veselega.!' S
katerim namenom je v tistem
izrednem trenutku - razen tega, da
so se drug ob drugem imeli lepo -
trideset Studentov v nedeljo zvecer
imelo u¢no uro petja?

Odgovor lahko najdemo nekaj
mesecev prej, ko je sv. JoZzefmarija v
izobraZevalni nacrt akademije
vkljucil ravno nekaj ur
gregorijanskega petja. Ceprav vemo,
da je sv. JoZefmarija kot Zupnik v
Perdigueri obhajal péto maso, ta
vkljucitev v u¢ni nacrt ni bila
posledica osebnega nagnjenja. Prav
tako ni Slo za strokovno zanimanje,
ki bi bilo lahko posledica poznavanja
in razvoja Liturgi¢nega gibanja v
Spaniji. Ta odlocitev je bila predvsem



plod njegove pastoralne izkusnje, pri
Cemer ga je gnala edinole Zelja, da bi
tistim mladim pomagal postati duse
molitve.

Zanimiv je nek detajl, povezan s
tremi publikacijami, s katerimi se je
sv. JoZefmarija ukvarjal v tridesetih
letih 20. stoletja: vse so bile
namenjene prav spodbujanju
pogovora z Bogom, vsaka od njih pa
je ustrezala eni izmed treh vélikih
izrazov krscanske molitve. Prva naj
bi bila osredotocena na osebno
meditacijo, druga bi spodbujala
ljudsko poboznost, zadnja pa naj bi
bralca nagovarjala, da se poglobi v
liturgi¢no molitev. Plod prve pobude
so bila Duhovna premisljevanja, ki so
podlaga njegovega znanega dela Pot;
druga pobuda se je izkristalizirala
kot kratka knjizica Sveti roZni venec;
kot tretjo pa je nacrtoval knjigo z
naslovomlLiturgi¢ne poboZnosti.
Ceprav je bila objava tega zadnjega
dela napovedana za leto 1939, iz



razli¢nih razlogov ni nikoli ugledala
luci sveta. Ohranjen pa je uvod, ki ga
je napisal g. Félix Bilbao, skof v
Tortosi, z naslovom »Molite in molite
dobro!«. V tem neobjavljenem
besedilu bralce nagovarja, naj ob
pomoci avtorja knjige vstopijo v
liturgijo Cerkve, da bi prisli do
»ucinkovite, sotne in trdne molitve,
ki jih bo tesno povezala z Bogom«."?

Nas glas v molitvi Cerkve

Za svetega JoZefmarija liturgija ni
bila skupek predpisov, namenjenih le
temu, da bi doloCeni obredi pridobili
vecjo slovesnost. Trpel je, kadar
nacin obhajanja zakramentov in
drugih liturgi¢nih dejanj ni bil
resnicno v sluzbi srecanja ¢loveka z
Bogom in drugimi clani Cerkve.
Nekod, ko je prisostvoval bogosluzju,
je zapisal: »Veliko duhovscine:
nadskof, kanoniki, beneficiati, pevci,
strezniki in ministranti ... RazkoSna
masna oblacila: svila, zlato, srebro,



dragi kamni, Cipke in Zamet ...
Glasbha, glasovi, umetnost ... In ...
nobenega ljudstva! Velicastno
bogosluZje brez ljudstva.«”

Ta skrb za ljudstvo pri bogosluzju je
globoko teoloska. Pri liturgi¢nih
dejanjih Trojica stopa v stik s celotno
Cerkvijo in ne le s katerim izmed
njenih ¢lanov. Ni nakljucje, da se
vecina misli, ki jih je sveti
Jozefmarija v Poti posvetil liturgiji,
nahaja v poglavju z naslovom Cerkev.
Za ustanovitelja Opus Dei je bila
liturgija najodli¢nejsi kraj za
dozivljanje cerkvene razseznosti
krs¢anske molitve; v njej je otipljivo
dejstvo, da se vsi skupaj obracamo k
Bogu. Liturgi¢na molitev, Ki je sicer
vedno osebna, odpira obzorja, ki
okoliS¢ine posameznika presegajo.
Medtem ko smo v osebni meditaciji
mi subjekt, ki govori, je v liturgiji
subjekt celotna Cerkev. Ce v dialogu z
Bogom na samem govorimo mi kot



udje Cerkve, pa je v liturgi¢ni molitvi
Cerkev tista, ki govori po nas.

Zatorej je to, da se naucimo izrekati
mi v liturgi¢nih molitvah, odli¢na
Sola za dopolnjevanje razlicnih
razseznosti naSega odnosa z Bogom.
Tam ¢lovek odkrije, da je eden izmed
mnogih otrok te velike druZine, ki je
Cerkev. Zato ne preseneca jasen
poziv svetega JoZefmarija: »Tvoja
molitev naj bo liturgi¢na. — Ko bi se le
navdusil za branje psalmov in
molitev iz misala, namesto za osebne
in priloZnostne molitve.«*!

Ko se ho¢emo naucditi liturgi¢ne
molitve, je potrebna poniznost, da
besede, ki jih bomo izreKkli,
sprejmemo od nekoga drugega. Prav
tako je potrebna zbranost srca, da bi
prepoznali in cenili vezi, ki nas
zdruZujejo z vsemi kristjani. V tem
smislu je koristno razmisljati, da
molimo v edinosti z ljudmi, ki so ta
trenutek z nami, in tudi s tistimi, ki



so odsotni; s kristjani naSe drzave,
sosednjih drZzav, vsega sveta ...
Molimo tudi skupaj s tistimi, ki so
odsli pred nami in se ocCiSCujejo ali Ze
uzivajo nebesko slavo. Liturgi¢na
molitev namrec¢ ni anonimna
formula, ampak se napolni »z obrazi
in imeni«; povezujemo se z vsemi
konkretnimi osebami, ki so del
naSega Zivljenja in ki tako kot mi
Zivijo »v imenu OcCeta in Sina in
Svetega Duhag, soudeleZeni v
zZivljenju Trojice.

NasSe telo v molitvi Cerkve

Vemo, da za svetega JoZefmarija
posvecevanje dela ni bilo na prvem
mestu v tem, da bi med ¢asom dela
vsake toliko vrinili kakSno molitev,
ampak predvsem v tem, da biv
molitev spreminjali naSo dejavnost
samo, in sicer tako, da jo skuSamo
opravljati v bozjo slavo, si
prizadevamo za ¢lovesko popolnost
in se zavedamo, da nas ljubece gleda



nas nebeski Oce. Podobno tudi
liturgi¢na molitev ni predvsem
izrekanje molitev med liturgi¢nimi
dejanji, ampak je v izvrSevanju teh
obrednih dejanj digne, attente ac
devote, dostojno, pozorno in
poboZno, kot si takSna dejanja
zasluzijo, tako da smo navzoci v tem,
kar se tam uresnicuje. To niso zgolj
priloZnosti za posameznikova
dejanja vere, upanja in ljubezni,
ampak so dejanja,po katerih celotna
Cerkev izraZa svojo vero, svoje
upanje in svojo ljubezen.

Sv. JoZefmarija je velik pomen
pripisoval tej sposobnosti, kako biti
navzoc pri razlicnih bogosluznih
dejanjih, tej oliki pri poboZnosti.
Dostojanstvo, ki ga zahteva liturgicna
molitev, ima veliko opraviti z
obvladovanjem lastnega telesa, saj se
v nekem smislu v njem najpre;j
pokaze, kaj zelimo storiti. Obhajanje
svete mase, spoved, blagoslov z
NajsvetejSim zakramentom



vkljucujejo razlicna gibanja osebe,
saj gre za molitev v dejanju.
Liturgi¢na molitev je torej tudi
molitev s telesom. Se ve¢, pomeni, da
se naucimo molitev Cerkve
uresniCevati s svojim telesom tukaj
in zdaj. In Ceprav je pogosto naloga
duhovnika, da svoj glas in roke preda
Kristusu Glavi, pa je zbrano ljudstvo
tisto, ki daje glas in vidnost
celotnemu Kristusovemu
skrivnostnemu telesu. Zavedanje, da
se po nas vidi in slisi molitev svetih
in dus v vicah, je dobra spodbuda za
to, da poskrbimo za oliko pri
poboznosti.

Razen dostojnosti zahteva liturgi¢na
molitev tudi pozornost. V tem smislu
bi lahko rekli, da je poleg
osredotocCanja na besede, ki jih
izgovarjamo, pomembno ¢im globlje
doZiveti trenutek, ki ga Zivimo: da
jasno vemo, s kom smo, zakaj in s
katerim namenom. Za to zavedanje
je potrebna predhodna priprava, ki



jo je vedno mogoce izboljSati. ReCeno
z besedami svetega JoZefmarija:
»Pocasi. — Pazi, kaj pravis, kdo govori
in komu. — Kajti to hitro govorjenje,
brez Casa za premislek, je hrup,
ropotanje praznih ploCevink. In
skupaj s sveto Terezijo ti bom rekel,
da tega ne imenujem molitev, Ce Se
tako premikas ustnice.«®

Srecanje z vsako od oseb
Svete Trojice

Kljub neizogibnim motnjam, ki so
posledica nase Sibkosti, smo v
liturgi¢ni molitvi udeleZeni pri
skrivnostnem, a resni¢nem srecanju
celotne Cerkve s tremi osebami Svete
Trojice. Zato se naSe notranje
Zivljenje obogati, Ce se naucimo
razlikovati, kdaj se obracamo k
Ocetu, Sinu ali Svetemu Duhu. V
sploSnem nas liturgija postavlja pred
Boga Oceta z njegovimi znacilnimi
potezami, Ceprav ga pogosto
nagovarjamo enostavno z »Bog« ali



»Gospod«. On je vir in izvor vseh
blagoslovov, ki jih Trojica razliva na
ta svet, in k njemu se po njegovem
Sinu vracajo vse hvalnice, ki so jih
ustvarjena bitja zmozZna izraziti.

Kar namrec govorimo Ocetu,
govorimo po Jezusu, ki se ne nahaja
pred nami, ampak je z nami. VeCna
Beseda se je utelesila, da bi nas
vodila k Ocetu, zato nas navzocnost
njega kot brata, ki je ob nas in pozna
naso Sibkost ter se je ne sramuje,
navdaja s tolazbo in drznostjo. Poleg
tega se liturgi¢na molitev kot javna
molitev Cerkve rodi iz Jezusove
molitve. To ni le nadaljevanje
njegove molitve iz Casa, ko je bil na
zemlji, temvec je tudi izraz njegove
pripros$nje za nas v nebesih (prim.
Heb 7,25). Véasih najdemo tudi
molitve, ki so naslovljene
neposredno na Jezusa in usmerjajo
nas pogled na Sina kot OdreSenika.
Na podlagi vsega tega je liturgi¢na
molitev izvrsten nacin, da svoje srce



uglasimo po duhovniSkem srcu
Jezusa Kristusa.

Molitev, ki je po Sinu usmerjena k
Ocetu, pa se udejanja v Svetem Duhu.
Zavedanje o navzocnosti tretje osebe
Svete Trojice pri liturgi¢ni molitvi je
velik boZji dar. Veliki Neznanec, kot
ga je imenoval sv. JoZefmarija, je
navzven neopazen kakor svetloba ali
zrak, ki ga dihamo. Vendar vemo, da
brez svetlobe ne bi videli niCesar in
da bi se brez zraka zadusili. Na
podoben nacin Sveti Duh deluje tudi
v liturgi¢nem dialogu. Ceprav ga pri
liturgiji ponavadi ne nagovarjamo
neposredno, vemo, da prebiva v nas
in da nas z neizrekljivimi vzdihi
spodbuja, da se obracamo na Oceta z
besedami, ki nas jih je naucil Jezus.
Njegovo delovanje se torej javlja
posredno. Bolj kot v besedah, ki jih
izrekamo, ali v tem, komu jih
govorimo, se Duh kaze v nacinu,
kako jih izgovarjamo: navzoc je v
vzdihih, ki se spreminjajo v pesem,



in v trenutkih tiSine, ki Bogu
dopuscajo, da deluje v notranjosti
nasega bitja.

Tako kot pojav vetra opazimo po
predmetih, ki jih spravi v gibanje,
lahko zaznamo tudi navzocnost
Svetega Duha, ko izkusimo ucinke
njegovega delovanja. Na primer, prvi
ucinek njegovega delovanja je, ko se
zavemo, da molimo kot boZje hcere
in sinovi v Cerkvi. DozZivljamo ga
tudi, ko povzroci, da v nas odmeva
boZja beseda, ne kot Cloveska,
marvec kot Ocetova beseda,
namenjena vsakomur izmed nas.
Sveti Duh se kaZe predvsem v
neznosti in velikodusnosti, s katero
se nam Oce in Sin razdajata, ko nam
pri liturgicnem slavju odpuscata, nas
razsvetljujeta, krepita ali nam
naklanjata posebne darove.

Koncno je delovanje Svetega Duha
nadvse globoko in nujno, saj je on
tisti, ki omogoca, da je liturgi¢no



dejanje prava kontemplacija Trojice,
ki nam daje videti celotno Cerkev in
Jezusa samega, Ceprav nam cuti
sporocajo kaj drugega. Sveti Duh
nam razkriva, da biti dusa liturgi¢ne
molitve ne pomeni formalnega
izgovarjanja doloCenih besed ali
izvrSevanja nekih zunanjih gibov,
ampak ljubezen, s katero si iskreno
Zelimo sluZziti in biti sluZenja deleZni.
Sveti Duh nas naredi deleZne njegove
osebne skrivnosti, ko se nauc¢imo
uzivati v Bogu, ki se poniza, da bi
nam sluzil, tako da bi potem mi sami
mogli sluziti drugim.

DoZivel sem evangelij

Ni presenetljivo, da je eden od
izrazov, ki se v Svetem pismu in
izroCilu najpogosteje uporablja za
liturgi¢na dejanja, izraz
sluZenje(bogosluzje). Odkrivanje te
razseznosti sluzenja v liturgi¢ni
molitvi ima Stevilne posledice za
notranje Zivljenje. Ne le zato, ker



tisti, ki sluZijo iz ljubezni, sebe ne
postavljajo v srediSCe, ampak tudi
zato, ker je razumevanje liturgije kot
sluzenje kljuc do tega, da jo
spremenimo v Zivljenje. Morda se zdi
protislovno, vendar lahko v Stevilnih
molitvah v okviru liturgi¢nih besedil
najdemo poziv, naj v obicajnem
Zivljenju posnemamo, kar smo
obhajali. To povabilo ne pomeni, da
bi morali liturgicni jezik razsiriti na
naSe druZinske in poklicne odnose.
Pomeni pa, da iz tega, kar smo pri
obredu mogli premisljevati in
doziveti, naredimo program Zivljenja.
" Zato je sv. Jozefmarija veckrat, ko
je opazoval boZje delovanje v svojem
dnevu, vzkliknil: »Resni¢no sem Zivel
evangelij danasnjega dne.«™

Da bi Ziveli dnevno liturgijo in tako
spremenili svoj dan v sluzenje, v
Stiriindvajseturno maso, je treba o
nasih osebnih okoliS¢inah
premisljevati v luci tega, kar smo
obhajali. Pri tej nalogi je osebna



meditacija nenadomestljiva. Sveti
JoZefmarija si je navadno belezil
besede ali izraze, ki so ga presenetili
med obhajanjem svete maSe ali pri
molitvenem bogosluZju, nekega dne
pa je zapisal: »Odslej, ne bom vec
zapisoval psalmov, saj bi jih moral
zapisati prav vse, kajti v psalmih ni
najti drugega kot ¢udesa, ki jih dusa
vidi, ko se izkazuje sluZenje Bogu.«"
Res je, da je liturgi¢na molitev vir
osebne molitve, vendar je prav tako
res, da je brez meditacije zelo tezko
osebno usvojiti bogastvo liturgi¢ne
molitve.

V tiSini, ko smo na samem z Bogom,
dobijo obrazci liturgi¢nih molitev
marsikdaj posebej intimno in osebno
moc. V tem smislu je poucen zgled
svete Marije, ki nas uci: da bi se
uresnicil liturgicni fiat — zgodi se —,
da bi ga mogli spreminjati v sluZenje,
si je treba vzeti Cas in vse to osebno
shraniti »v svojem srcu« (Lk 2,19).



Juan Rego

W Prim. Un estudiante en la
Residencia DYA. Cartas de Emiliano
Amann a su familia (1935-1936), v:
Studia et Documenta, vol. 2, 2008, str.
343.

! Splosni arhiv Prelature, 77-5-3.

B! Zasebni zapiski, §t. 1590, 26. 10.
1938. Citirano v: Camino. Edicion
critico-historica, Rialp, Madrid 2004,
str. 677.

" Sv. Jozefmarija, Pot, $t. 86.

! Franc¢isek, apost. spod. Evangelii
gaudium, St. 274.

' Sv. JoZefmarija, Pot, $t. 85.

") prim. sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, St. 88.



B zvezek IV, §t. 416, 26. 11. 1931.
Citirano v: Camino. Edicion critico-
historica, str. 298.

Y Zvezek V, §t. 681, 3. 4. 1932.
Citirano v: Camino. Edicion critico-
historica, str. 297.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-12-
duse-liturgicne-molitve/ (13. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-12-duse-liturgicne-molitve/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-12-duse-liturgicne-molitve/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-12-duse-liturgicne-molitve/

	Spoznavati Njega in sebe (12) – Duše liturgične molitve
	Naš glas v molitvi Cerkve
	Naše telo v molitvi Cerkve
	Srečanje z vsako od oseb Svete Trojice


