
opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (11) – Vi ste
Kristusovo pismo

Odnos z Bogom v naši molitvi je
tesno povezan z vsemi našimi
dejanji v vsakdanjem življenju.
To je pokazal Jezus pri svojem
oznanjevanju in na to je stalno
spominjal tudi sv. Jožefmarija.

18. Nov. 2022

Proti koncu leta 57 sveti Pavel napiše
pismo kristjanom, ki živijo v Korintu.
Apostol se zaveda, da ga v tisti
skupnosti nekateri ne poznajo in da



so nekateri verjeli govoricam, ki so
očrnile njegovo dobro ime; zato
precejšen del pisma posveti
opisovanju lastnosti, ki morajo
odlikovati prinašalca Jezusovega
evangelija. Vemo tudi to, da jih je iz
istega razloga sklenil kmalu ponovno
obiskati, vendar do tistega trenutka
tega še ni mogel storiti. Znotraj tega
konteksta najdemo eno njegovih
najlepših misli. Pavel se retorično
sprašuje, ali bi bilo treba poslati
kakšno priporočilno pismo, da bi ga
skupnost bolje spoznala, da bi znova
pridobil njihovo spoštovanje. In z
veliko vero v božje delovanje v
vsakem človeku odgovori, da je
njegovo resnično priporočilno pismo
srce vsakega kristjana v Korintu.
Pravi jim, da to pismo sam Sveti Duh
piše v njihovih dušah ter se pri tem
opira na to, kar jim je predal on sam,
sv. Pavel: »Očitno ste Kristusovo
pismo« (2 Kor 3,3).



Kako postanemo to Kristusovo
pismo? Na kateri način nas Bog
polagoma preoblikuje? »Vsi mi pa z
odgrnjenim obličjem odsevamo
Gospodov sijaj in se spreminjamo v
isto podobo, od sijaja v sijaj, prav
kakor od Gospodovega Duha« (2 Kor
3,18). Te Pavlove besede razodevajo 
metodo delovanja Svetega Duha v
nas. Gre za to, da postopno
postajamo veličastno podobni
Kristusu, za kar je potreben čas.
Takšen je potek, značilen za duhovno
življenje.

Hoteti isto kot Jezus

Razumljivo je, da je Jezus želel
posebej poskrbeti, da molitev kot
najodličnejši način za ohranjanje
našega stika z Bogom ne bi postala
zgolj osamljen element med drugimi
dnevnimi opravili, ki ne bi kaj dosti
vplival na preoblikovanje življenja.
Zato je Kristus, da bi poudaril
potrebo po povezanosti med



molitvijo in preoblikovanjem
življenja, dejal v govoru na gori: »Ne
pojde v nebeško kraljestvo vsak, kdor
mi pravi: ‘Gospod, Gospod,’ ampak
kdor uresničuje voljo mojega Očeta,
ki je v nebesih. Veliko mi jih bo reklo
tisti dan: ‘Gospod, Gospod, ali nismo
v tvojem imenu prerokovali in v
tvojem imenu izganjali demonov in v
tvojem imenu storili veliko mogočnih
del?’ In takrat jim bom naznanil:
‘Nikoli vas nisem poznal […]’« (Mt
7,21-23). To so močne besede. Ni
dovolj hoditi za Jezusom niti ne
zadostuje to, da smo v njegovem
imenu delali velike reči. Gre za nekaj
mnogo globljega: za to, da se znamo
združiti z božjo voljo.

Ni nam težko razumeti teh
Gospodovih besed. Če je molitev pot
in izraz prijateljskega odnosa, potem
morajo zanjo veljati značilne
lastnosti takšne ljubezni. Med
prijatelji velja, kot nas poučijo
klasiki, da si prizadevajo idem velle,



idem nolle, hoteti iste reči in
zavračati iste reči. Molitev spreminja
naše življenje, ker nam pomaga, da
se uglasimo z željami Kristusovega
srca, da zahrepenimo z njegovo
gorečnostjo za duše, da si navdušeno
prizadevamo ugajati našemu
nebeškemu Očetu. Če bi ne bilo tako,
če nas molitev ne bi vodila k
»veličastni podobnosti«, o kateri
govori sv. Pavel, potem bi se naša
molitev, ne da bi sploh opazili, lahko
spremenila v nekakšno terapijo za
samopomoč, katere namen bi bil
ohranjati umirjenost našega duha ali
zagotoviti duši nekoliko prostora za
samoto. V tem primeru, četudi bi šlo
za cilj, ki je lahko pozitiven, molitev
ne bi dosegla svoje glavne naloge:
omogočiti tok pristnega
prijateljskega stika s Kristusom, ki
spreminja človekovo življenje.

Ta pomemben Jezusov nauk nam
ponuja način, kako preveriti »stanje«
naše molitve. Tako glavno merilo ne



bo več občutje ali duhovno ugodje, ki
ga doživljam pri svoji molitvi; tudi ne
število sklepov, ki sem jih sposoben
izoblikovati; pa tudi dosežena
stopnja koncentracije ne bo
odločilna. V nasprotju s tem bo o
molitvi mogoče presoditi glede na
stopnjo preoblikovanja, ki ga prinaša
v moje življenje; v luči naraščajočega
premagovanja neskladnosti med tem,
kar verujemo, in tem, kar dejansko
živimo.

Poistovetenje, ki se uresničuje v
času

Prav sv. Pavel, ki mu je bila dana
milost, da se je na poti v Damask
srečal z vstalim Jezusom, v drugih
besedilih jasno govori, kako dobro so
se prvi kristjani zavedali, da je cilj
molitve poistovetenje s Kristusom.
Zato je kristjane v Filipih spodbujal,
naj »to čutijo v sebi, kar je tudi v
Kristusu Jezusu« (prim. Flp 2,5), in
Korinčanom je naravnost dejal: »mi



imamo Kristusov um« (prim. 1 Kor
2,16). Toda to, da imamo ista
»čustva« in isti »um« kot Božji Sin, je
nekaj, česar ni mogoče doseči zgolj z
osebnim trudom ali z uporabo kake
tehnike ali vaje. Gre za nekaj, kar je
res posledica osebnega boja za to, da
bi delali dobro, kot bi to na našem
mestu delal Jezus, vendar se to
uresničuje znotraj izkušnje občestva,
značilne za ljubezen prijateljstva.
Tako se s pomočjo milosti odpremo
za preoblikovanje v skladu s tem, kar
je lastno Kristusu.

Kolikor je poistovetenje s Kristusom
kot sad molitve resnična posledica
prijateljskega odnosa, je to nekaj
postopno naraščajočega in zahteva
čas. Zato je sv. Jožefmarija govoril, da
Bog duše vodi kakor po klancu
navzgor, jih korak za korakom
obdeluje v njihovi notranjosti ter jim
vliva željo in moč, da bi se na
njegovo ljubezen odzivale vedno
bolje: »Na tej tekmi ljubezni nas ne



smejo užalostiti padci, tudi najgloblji
ne, če se z obžalovanjem in dobrim
sklepom obrnemo k Bogu pri
zakramentu sprave. Kristjan ni
obsedenec, ki bi skušal prikazati
brezhibno kartoteko. Našega
Gospoda Jezusa Kristusa zelo ganeta
Janezova nedolžnost in zvestoba, po
Petrovem padcu pa se razneži ob
njegovem kesanju. Jezus razume
našo krhkost in nas priteguje k sebi
kot po klancu navzgor; želi si, da bi
znali vztrajati v prizadevanju, da bi
se povzpeli vsak dan malo više.«[1] Z
upanjem nas navdaja zavedanje, da
naša lastna beda – celo tisto, kar nas
najbolj ponižuje – ni nepremagljiva
ovira v ljubezni do Boga in na naši
poti do popolnega poistovetenja z
njim. Istočasno pa nas to tudi
preseneča: Kako je mogoče, da je
resničen tisti Pavlov vzklik, ki
zagotavlja, da nas nič »ne bo moglo
ločiti od božje ljubezni v Kristusu
Jezusu, našem Gospodu« (Rim 8,39)?



Odgovor, ki ga celostno lahko
zaznamo samo v molitvi, je v
prvenstvu božje pobude: Bog je tisti,
ki nas išče in nas privlači. Tega se je
ganjen spominjal apostol Janez v
poslednjih letih svojega življenja:
»Ljubezen je v tem – ne v tem, da bi
bili mi vzljubili Boga. On nas je
vzljubil in poslal svojega Sina v
spravno daritev za naše grehe« (1 Jn
4,10). Moliti torej pomeni zavedati se,
da smo v dobrih rokah in da je naša,
vselej nepopolna ljubezen zgolj
odgovor na božjo ljubezen, ki naredi
prvi korak, ki nas spremlja in nam
sledi. Kontemplacija te ljubezni je
največja spodbuda za vzpenjanje po
klancu globokega poistovetenja z
Jezusom Kristusom.

Da bi vselej rasli v ljubezni

Krščansko življenje človeka spodbuja
k osebnostni rasti. Zato se odziv na
božjo ljubezen, h kateri stremimo v
molitvi, običajno odraža v željah po



poboljšanju, v trdni odločenosti, da
bi odvrnili od sebe, kar nas odvrača
od Kristusa. V tem je razlog, da so
nas morda dokaj pogosto spodbujali
k spraševalni molitvi, k prošnji za
razsvetljenje, da bi zaznali, kar ne
ustreza našemu položaju božjih
otrok. Naučili smo se oblikovati
konkretne sklepe, da bi ob pomoči
božje milosti premagovali tisto, kar
nas v našem življenju tudi v neznatni
meri oddaljuje od njega.

Dobro vemo, da to spraševanje in ti 
sklepi niso način za to, da bi hoteli
sami zase osvajati neke cilje, temveč
gre za resnično človeško pot ljubezni:
kdor si želi v vsem ugajati ljubljeni
osebi, si prizadeva doseči najboljšo
različico samega sebe. Vedoč, da nas
Bog ljubi takšne, kakršni smo, si ga
želimo ljubiti tako, kot si on zasluži.
Zato se z zdravo mero naprezanja
skušamo vsak dan malo boriti.
Nočemo podleči tako pogosti
skušnjavi, da bi opravičevali svoje



šibkosti in pri tem pozabljali, da nam
je s svojo smrtjo in vstajenjem
Kristus pridobil zadostno milost za
premagovanje naših grehov.[2]

Ko je bil sv. Jožefmarija še mlad
duhovnik, je od mnogih škofov
prejemal prošnje, naj pridiga na
dnevih duhovne obnove ali na
duhovnih vajah. Takrat so mu
nekateri očitali, da je pridigal »vaje o
življenju in ne o smrti«.[3] Navajeni so
bili, da se v tistih dneh premišljuje
predvsem o poslednji uri vsakega
človeka, in bili so presenečeni, da je
sv. Jožefmarija veliko govoril tudi o
tem, kako dosledno živeti svojo
poklicanost. Tu pride do izraza
pomembna značilnost poslanstva
Opus Dei: pomagati ljudem in jih
učiti, kako naj materializirajo
duhovno življenje, da se molitev ne bi
sprevrgla v neko neodvisno in
izolirano razsežnost človekovega
življenja; oziroma, kot pravi sv.
Jožefmarija, odvrniti ljudi »od



skušnjave, tako pogoste takrat kot
sedaj, da bi živeli nekakšno dvojno
življenje: notranje življenje, življenje
odnosa z Bogom na eni strani; na
drugi pa od tega ločeno in drugačno
družinsko, poklicno in družbeno
življenje, polno drobnih zemeljskih
stvarnosti«.[4]

Četudi med premišljevalno molitvijo
božje ljubezni ne doživljamo vedno
tudi s čuti – včasih jo gotovo bomo –,
je v resnici vedno prisotna in
dejavna. Če tej ljubezni dodamo še
boj za to, kar nam Gospod nakaže, se
bo naše življenje – naše misli, želje,
nameni in dejanja – postopoma
spreminjalo. Za druge bomo postali 
Jezus, ki prihaja mimo, ipse Christus.

Ljubiti Gospoda v bližnjem

Nekoč je neki pismouk vprašal
Jezusa: »Učitelj, katera je največja
zapoved v postavi?« Njegovega
odgovora se dobro spominjamo:
»Ljubi Gospoda, svojega Boga, z vsem



srcem, z vso dušo in z vsem
mišljenjem. To je največja in prva
zapoved. Druga pa je njej podobna:
Ljubi svojega bližnjega kakor samega
sebe. Na teh dveh zapovedih stoji vsa
postava in preroki« (Mt 22,36-38). Na
ta način je Jezus v nekaj besedah
enkrat za vselej izrazil vez med
ljubeznijo do Boga in ljubeznijo do
bližnjega. To je nauk, pri katerem je
Gospod vztrajal vse do zadnjega
trenutka, preden se je dokončno
povzpel v nebesa. Tudi ko se Jezus po
vstajenju sreča s Petrom na obali
Galilejskega jezera, je njegov odgovor
na obljubo ljubezni, ki mu jo
zagotavlja prvi papež, nespremenljiv:
»Pasi moje ovce!« (prim. Jn 21,15-17).

Končni razlog za enotnost obeh
zapovedi in torej za potrebo, da se
naučimo ljubiti Kristusa v drugih, je
Jezus sam zelo odločno pojasnil v
svojem opisu poslednje sodbe. Tam
jasno pove, da je razlog v globoki
povezanosti, ki jo je on vzpostavil z



vsakim človekom: »Lačen sem bil in
ste mi dali jesti, žejen sem bil in ste
mi dali piti« (Mt 25,35). Kot uči drugi
vatikanski koncil, se je »Božji Sin […]
s svojim učlovečenjem na neki način
združil z vsakim človekom«.[5]

Nemogoče ga je ljubiti, ne da bi
ljubili tudi svojega bližnjega, ne da bi
se naučili ljubiti Njega tudi v
bližnjem.

Molitev, kadar je pristna, nas vodi k
skrbi za druge; za tiste, ki so nam
najbližji, in za tiste, ki najbolj trpijo.
Pripelje nas do tega, da znamo živeti
z vsemi in da v svojih srcih naredimo
prostor tudi za one, ki ne mislijo tako
kot mi, ter s pogostimi dejanji
služenja vedno iščemo njihov blagor.
V njej najdemo moč za odpuščanje in
luč, da bi vse bolje in konkretneje
ljubili, presegli svojo sebičnost in
udobje, brez strahu, da bi si pri tem
na svet način otežili življenje. Kot nas
spominja papež Frančišek, »je
najboljši dokaz za prepoznavanje, ali



je naša molitev pristna, opazovanje,
koliko se naše življenje spreminja v
luči usmiljenja«.[6] Pridobitev
sočutnega in usmiljenega srca po
meri Jezusovega, ki je popolna
podoba Očetovega srca, je končni sad
našega molitvenega življenja ter
zanesljivo znamenje našega
poistovetenja s Kristusom.

Nicolás Álvarez de las Asturias /
Photo: Ava Sol - Unsplash

[1] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja mimo,
št. 75.

[2] Prim. Sv. Janez Pavel II., okr. 
Veritatis splendor, št. 102–103.

[3] Prim. Andrés Vázquez de Prada, 
Ustanovitelj Opus Dei, 2. knjiga, str.
610–615.

[4] Sv. Jožefmarija, Pogovori, št. 114.



[5] Drugi vatikanski koncil, konst. 
Gaudium et spes, št. 22.

[6] Frančišek, apost. spod. Gaudete et
exsultate, št. 105.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-11-
vi-ste-kristusovo-pismo/ (20. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-11-vi-ste-kristusovo-pismo/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-11-vi-ste-kristusovo-pismo/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-11-vi-ste-kristusovo-pismo/

	Spoznavati Njega in sebe (11) – Vi ste Kristusovo pismo

