opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (11) - Vi ste
Kristusovo pismo

Odnos z Bogom v nasi molitvi je
tesno povezan z vsemi nasimi
dejanji v vsakdanjem Zivljenju.
To je pokazal Jezus pri svojem
oznanjevanju in na to je stalno
spominjal tudi sv. JoZefmarija.

18. Nov. 2022

Proti koncu leta 57 sveti Pavel napiSe
pismo kristjanom, ki Zivijo v Korintu.
Apostol se zaveda, da ga v tisti
skupnosti nekateri ne poznajo in da



so nekateri verjeli govoricam, ki so
oCrnile njegovo dobro ime; zato
precejSen del pisma posveti
opisovanju lastnosti, ki morajo
odlikovati prinasalca Jezusovega
evangelija. Vemo tudi to, da jih je iz
istega razloga sklenil kmalu ponovno
obiskati, vendar do tistega trenutka
tega Se ni mogel storiti. Znotraj tega
konteksta najdemo eno njegovih
najlepsih misli. Pavel se retori¢no
sprasuje, ali bi bilo treba poslati
kaksno priporocilno pismo, da bi ga
skupnost bolje spoznala, da bi znova
pridobil njihovo spoStovanje. In z
veliko vero v boZje delovanje v
vsakem cloveku odgovori, da je
njegovo resni¢no priporocilno pismo
srce vsakega kristjana v Korintu.
Pravi jim, da to pismo sam Sveti Duh
piSe v njihovih duSah ter se pri tem
opira na to, kar jim je predal on sam,
sv. Pavel: »Ocitno ste Kristusovo
pismo« (2 Kor 3,3).



Kako postanemo to Kristusovo
pismo? Na kateri nacin nas Bog
polagoma preoblikuje? »Vsi mi pa z
odgrnjenim obli¢jem odsevamo
Gospodov sijaj in se spreminjamo v
isto podobo, od sijaja v sijaj, prav
kakor od Gospodovega Duha« (2 Kor
3,18). Te Pavlove besede razodevajo
metodo delovanja Svetega Duha v
nas. Gre za to, da postopno
postajamo veli¢astno podobni
Kristusu, za kar je potreben cas.
TaksSen je potek, znacilen za duhovno
Zivljenje.

Hoteti isto kot Jezus

Razumljivo je, da je Jezus Zelel
posebej poskrbeti, da molitev kot
najodli¢nejsi nacin za ohranjanje
nasega stika z Bogom ne bi postala
zgolj osamljen element med drugimi
dnevnimi opravili, ki ne bi kaj dosti
vplival na preoblikovanje Zivljenja.
Zato je Kristus, da bi poudaril
potrebo po povezanosti med



molitvijo in preoblikovanjem
Zivljenja, dejal v govoru na gori: »Ne
pojde v nebesko kraljestvo vsak, kdor
mi pravi: ‘Gospod, Gospod,” ampak
kdor uresnicuje voljo mojega OcCeta,
ki je v nebesih. Veliko mi jih bo reklo
tisti dan: ‘Gospod, Gospod, ali nismo
v tvojem imenu prerokovali in v
tvojem imenu izganjali demonov in v
tvojem imenu storili veliko mogoc¢nih
del?’ In takrat jim bom naznanil:
‘Nikoli vas nisem poznal [...J’« (Mt
7,21-23). To so mocne besede. Ni
dovolj hoditi za Jezusom niti ne
zadostuje to, da smo v njegovem
imenu delali velike reci. Gre za nekaj
mnogo globljega: za to, da se znamo
zdruZiti z boZjo voljo.

Ni nam tezko razumeti teh
Gospodovih besed. Ce je molitev pot
in izraz prijateljskega odnosa, potem
morajo zanjo veljati znacilne
lastnosti taksne ljubezni. Med
prijatelji velja, kot nas poucijo
klasiki, da si prizadevajo idem velle,



idem nolle, hoteti iste reci in
zavracati iste reCi. Molitev spreminja
naSe zivljenje, ker nam pomaga, da
se uglasimo z Zeljami Kristusovega
srca, da zahrepenimo z njegovo
gorecnostjo za duSe, da si navduSeno
prizadevamo ugajati naSemu
nebeskemu Ocetu. Ce bi ne bilo tako,
Ce nas molitev ne bi vodila k
»velicastni podobnosti«, o kateri
govori sv. Pavel, potem bi se nasa
molitev, ne da bi sploh opazili, lahko
spremenila v nekaksno terapijo za
samopomoc, katere namen bi bil
ohranjati umirjenost nasega duha ali
zagotoviti dusi nekoliko prostora za
samoto. V tem primeru, ¢etudi bi Slo
za cilj, ki je lahko pozitiven, molitev
ne bi dosegla svoje glavne naloge:
omogociti tok pristnega
prijateljskega stika s Kristusom, ki
spreminja clovekovo Zivljenje.

Ta pomemben Jezusov nauk nam
ponuja nacin, kako preveriti »stanje«
naSe molitve. Tako glavno merilo ne



bo vec obcCutje ali duhovno ugodje, ki
ga dozivljam pri svoji molitvi; tudi ne
Stevilo sklepov, ki sem jih sposoben
izoblikovati; pa tudi doseZena
stopnja koncentracije ne bo
odlocilna. V nasprotju s tem bo o
molitvi mogoce presoditi glede na
stopnjo preoblikovanja, ki ga prinasa
Vv moje Zivljenje; v luci narascajocega
premagovanja neskladnosti med tem,
kar verujemo, in tem, kar dejansko
Zivimo.

Poistovetenje, ki se uresnicuje v
casu

Prav sv. Pavel, ki mu je bila dana
milost, da se je na poti v Damask
srecal z vstalim Jezusom, v drugih
besedilih jasno govori, kako dobro so
se prvi kristjani zavedali, da je cilj
molitve poistovetenje s Kristusom.
Zato je kristjane v Filipih spodbujal,
naj »to Cutijo v sebi, kar je tudi v
Kristusu Jezusu« (prim. Flp 2,5), in
Korin¢anom je naravnost dejal: »mi



imamo Kristusov um« (prim. 1 Kor
2,16). Toda to, da imamo ista
»Custva« in isti »um« kot Bozji Sin, je
nekaj, Cesar ni mogoce doseci zgolj z
osebnim trudom ali z uporabo kake
tehnike ali vaje. Gre za nekaj, kar je
res posledica osebnega boja za to, da
bi delali dobro, kot bi to na nasem
mestu delal Jezus, vendar se to
uresniCuje znotraj izkusnje obcestva,
znacilne za ljubezen prijateljstva.
Tako se s pomocjo milosti odpremo
za preoblikovanje v skladu s tem, kar
je lastno Kristusu.

Kolikor je poistovetenje s Kristusom
kot sad molitve resni¢na posledica
prijateljskega odnosa, je to nekaj
postopno narascajocega in zahteva
Cas. Zato je sv. JoZefmarija govoril, da
Bog duse vodi kakor po klancu
navzgor, jih korak za korakom
obdeluje v njihovi notranjosti ter jim
vliva Zeljo in moc, da bi se na
njegovo ljubezen odzivale vedno
bolje: »Na tej tekmi ljubezni nas ne



smejo uzalostiti padci, tudi najgloblji
ne, Ce se z obZalovanjem in dobrim
sklepom obrnemo k Bogu pri
zakramentu sprave. Kristjan ni
obsedenec, ki bi skusal prikazati
brezhibno kartoteko. NaSega
Gospoda Jezusa Kristusa zelo ganeta
Janezova nedolZnost in zvestoba, po
Petrovem padcu pa se razneZzi ob
njegovem Kkesanju. Jezus razume
naso krhkost in nas priteguje k sebi
kot po klancu navzgor; Zeli si, da bi
znali vztrajati v prizadevanju, da bi
se povzpeli vsak dan malo vise.«" Z
upanjem nas navdaja zavedanje, da
nasa lastna beda - celo tisto, kar nas
najbolj ponizuje — ni nepremagljiva
ovira v ljubezni do Boga in na nasi
poti do popolnega poistovetenja z
njim. Istoasno pa nas to tudi
preseneca: Kako je mogoce, da je
resnicen tisti Pavlov vzklik, ki
zagotavlja, da nas ni¢ »ne bo moglo
lociti od boZje ljubezni v Kristusu
Jezusu, naSem Gospodu« (Rim 8,39)?



Odgovor, ki ga celostno lahko
zaznamo samo v molitvi, je v
prvenstvu boZje pobude: Bog je tisti,
ki nas iS¢e in nas privlaci. Tega se je
ganjen spominjal apostol Janez v
poslednjih letih svojega Zivljenja:
»Ljubezen je v tem — ne v tem, da bi
bili mi vzljubili Boga. On nas je
vzljubil in poslal svojega Sina v
spravno daritev za naSe grehe« (1 Jn
4,10). Moliti torej pomeni zavedati se,
da smo v dobrih rokah in da je nasa,
vselej nepopolna ljubezen zgolj
odgovor na boZjo ljubezen, ki naredi
prvi korak, ki nas spremlja in nam
sledi. Kontemplacija te ljubezni je
najvecja spodbuda za vzpenjanje po
klancu globokega poistovetenja z
Jezusom Kristusom.

Da bi vselej rasli v ljubezni

Krs$c¢ansko Zivljenje Cloveka spodbuja
k osebnostni rasti. Zato se odziv na
boZjo ljubezen, h kateri stremimo v
molitvi, obi¢ajno odraZa v Zeljah po



poboljSanju, v trdni odloCenosti, da
bi odvrnili od sebe, kar nas odvraca
od Kristusa. V tem je razlog, da so
nas morda dokaj pogosto spodbujali
k sprasevalni molitvi, k prosnji za
razsvetljenje, da bi zaznali, kar ne
ustreza nasemu poloZaju bozjih
otrok. Naucili smo se oblikovati
konkretne sklepe, da bi ob pomoci
bozje milosti premagovali tisto, kar
nas v naSem Zzivljenju tudi v neznatni
meri oddaljuje od njega.

Dobro vemo, da to sprasevanje in ti
sklepi niso nacin za to, da bi hoteli
sami zase osvajati neke cilje, temvec
gre za resni¢no Clovesko pot ljubezni:
kdor si zeli v vsem ugajati ljubljeni
osebi, si prizadeva doseci najboljSo
razli¢ico samega sebe. Vedoc, da nas
Bog ljubi taksne, kakrsni smo, si ga
Zelimo ljubiti tako, kot si on zasluZzi.
Zato se z zdravo mero naprezanja
skusamo vsak dan malo boriti.
Nocemo podleci tako pogosti
skusnjavi, da bi opravicevali svoje



Sibkosti in pri tem pozabljali, da nam
je s svojo smrtjo in vstajenjem
Kristus pridobil zadostno milost za
premagovanje nasih grehov."”

Ko je bil sv. JoZefmarija Se mlad
duhovnik, je od mnogih Skofov
prejemal pros$nje, naj pridiga na
dnevih duhovne obnove ali na
duhovnih vajah. Takrat so mu
nekateri ocitali, da je pridigal »vaje o
Zivljenju in ne o smrti«.”! Navajeni so
bili, da se v tistih dneh premisljuje
predvsem o poslednji uri vsakega
Cloveka, in bili so preseneceni, da je
sv. JoZzefmarija veliko govoril tudi o
tem, kako dosledno Ziveti svojo
poklicanost. Tu pride do izraza
pomembna znacilnost poslanstva
Opus Dei: pomagati ljudem in jih
uciti, kako naj materializirajo
duhovno Zivljenje, da se molitev ne bi
sprevrgla v neko neodvisno in
izolirano razseznost Clovekovega
Zivljenja; oziroma, kot pravi sv.
Jozefmarija, odvrniti ljudi »od



skusnjave, tako pogoste takrat kot
sedaj, da bi Ziveli nekaksno dvojno
Zivljenje: notranje Zivljenje, Zivljenje
odnosa z Bogom na eni strani; na
drugi pa od tega loCeno in drugac¢no
druzinsko, poklicno in druzbeno
Zivljenje, polno drobnih zemeljskih
stvarnosti«.”

Cetudi med premisljevalno molitvijo
bozje ljubezni ne dozivljamo vedno
tudi s Cuti — vc¢asih jo gotovo bomo —,
je v resnici vedno prisotna in
dejavna. Ce tej ljubezni dodamo 3e
boj za to, kar nam Gospod nakaZze, se
bo nase zivljenje — nase misli, Zelje,
nameni in dejanja — postopoma
spreminjalo. Za druge bomo postali
Jezus, ki prihaja mimo, ipse Christus.

Ljubiti Gospoda v bliZznjem

Nekoc je neki pismouk vprasal
Jezusa: »UCitelj, katera je najvecja
zapoved v postavi?« Njegovega
odgovora se dobro spominjamo:
»Ljubi Gospoda, svojega Boga, z vsem



srcem, zZ vso dusSo in z vsem
misljenjem. To je najvecja in prva
zapoved. Druga pa je njej podobna:
Ljubi svojega bliZznjega kakor samega
sebe. Na teh dveh zapovedih stoji vsa
postava in preroki« (Mt 22,36-38). Na
ta nacin je Jezus v nekaj besedah
enkrat za vselej izrazil vez med
ljubeznijo do Boga in ljubeznijo do
bliZnjega. To je nauk, pri katerem je
Gospod vztrajal vse do zadnjega
trenutka, preden se je dokonc¢no
povzpel v nebesa. Tudi ko se Jezus po
vstajenju sreca s Petrom na obali
Galilejskega jezera, je njegov odgovor
na obljubo ljubezni, ki mu jo
zagotavlja prvi papez, nespremenljiv:
»Pasi moje ovce!« (prim. Jn 21,15-17).

Konc¢ni razlog za enotnost obeh
zapovedi in torej za potrebo, da se
naucimo ljubiti Kristusa v drugih, je
Jezus sam zelo odlo¢no pojasnil v
svojem opisu poslednje sodbe. Tam
jasno pove, da je razlog v globoki
povezanosti, ki jo je on vzpostavil z



vsakim Clovekom: »Lacen sem bil in
ste mi dali jesti, Zejen sem bil in ste
mi dali piti« (Mt 25,35). Kot uci drugi
vatikanski koncil, se je »BoZji Sin [...]
s svojim uclovecCenjem na neki nacin
zdruzil z vsakim ¢lovekom«.”
Nemogoce ga je ljubiti, ne da bi
ljubili tudi svojega bliZznjega, ne da bi
se naucili ljubiti Njega tudi v
bliZnjem.

Molitev, kadar je pristna, nas vodi k
skrbi za druge; za tiste, ki so nam
Pripelje nas do tega, da znamo Ziveti
z vsemi in da v svojih srcih naredimo
prostor tudi za one, ki ne mislijo tako
kot mi, ter s pogostimi dejanji
sluZzenja vedno iS¢emo njihov blagor.
V njej najdemo moc za odpuscanje in
luc, da bi vse bolje in konkretneje
ljubili, presegli svojo sebi¢nost in
udobje, brez strahu, da bi si pri tem
na svet nacin otezili zZivljenje. Kot nas
spominja papez FranciSek, »je
najboljsi dokaz za prepoznavanje, ali



je naSa molitev pristna, opazovanje,
koliko se naSe Zivljenje spreminja v
luci usmiljenja«.'” Pridobitev
soCutnega in usmiljenega srca po
meri Jezusovega, ki je popolna
podoba Ocetovega srca, je konc¢ni sad
naSega molitvenega Zivljenja ter
zanesljivo znamenje nasega
poistovetenja s Kristusom.

Nicolds Alvarez de las Asturias /
Photo: Ava Sol - Unsplash

™ Sv. Jozefmarija, Jezus prihaja mimo,
St. 75.

? prim. Sv. Janez Pavel II., okr.
Veritatis splendor, St. 102-103.

B Prim. Andrés Vazquez de Prada,
Ustanovitelj Opus Dei, 2. knjiga, str.
610-615.

! Sv. JozZefmarija, Pogovori, $t. 114.



® Drugi vatikanski koncil, konst.
Gaudium et spes, St. 22.

® Franc¢isek, apost. spod. Gaudete et
exsultate, St. 105.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-11-
vi-ste-kristusovo-pismo/ (20. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-11-vi-ste-kristusovo-pismo/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-11-vi-ste-kristusovo-pismo/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-11-vi-ste-kristusovo-pismo/

	Spoznavati Njega in sebe (11) – Vi ste Kristusovo pismo

