opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (10) —Jezus je
zelo blizu

Sveti JoZefmarija je govoril o
»quid divinume, 0 neCem
boZjem, kar lahko odkrijemo v
stvareh okoli sebe in v tem, kar
pocnemo. Takrat se pred nami
odpre nova razseznost, v kateri
si vse delimo z Bogom.

11. Feb. 2023

»Vsak dan jasneje vidim, kako blizu
mi je Jezus v vsakem trenutku;
pripovedovala bi mu o drobnih, a



stalnih detajlih, ki me niti ne
presenecajo vec, vendar se zanje
nenehno zahvaljujem in jih
pri¢akujem.«"” Pismo blaZene
Guadalupe, iz katerega je gornji
odlomek, je moralo biti zaradi svoje
preprostosti v veliko veselje
naslovniku, svetemu JoZefmariju.
Ceprav je Guadalupe v Opus Dei tela
komaj dve leti, te vrstice Ze zgovorno
pricajo, kako je Zivljenje poboZnosti,
v katero se je podala, stremelo ravno
k ohranjanju stalne bozje
navzocnosti, po kateri lahko »svoje
obicCajno zivljenje spreminjamo v
nenehno molitev«."”

Nauk je evangeljski. Jezus je svojim
ucencem na razli¢ne nacine govoril,
»kako morajo vedno moliti in se ne
naveliCati« (Lk 18,1). Veckrat ga
vidimo, kako se ¢ez dan obraca k
Ocetu, na primer ob Lazarjevem
grobu (prim. Jn 11,41-42) ali ko se
apostoli polni veselja vrnejo s
svojega prvega evangelizacijskega



popotovanja (prim. Mt 11,25-26). Po
vstajenju se Gospod ucencem
pribliza v najrazli¢nejsih situacijah:
ko Zalostni odidejo in se odpravijo
proti Emavsu, ko so v strahu zbrani
za zaprtimi vrati, ko se vracajo na
delo ob Galilejskem jezeru ... Celo tik
pred vrnitvijo k OcCetu jim Jezus
zagotavlja: »Jaz sem z vami vse dni
do konca sveta« (Mt 28,20).

Prvi kristjani so se te blizine zelo
zavedali. Naucili so se vse delati v
boZjo slavo, kot je sveti Pavel zapisal
Rimljanom: »Ce namre¢ Zivimo,
zivimo za Gospoda; in ¢e umiramo,
umiramo za Gospoda. Naj torej
Zivimo ali umiramo, smo

Gospodovi« (Rim 14,8-10; prim. 1 Kor
10,31). Kaj pa mi? Ali je v tem naglem
svetu, kakrSen je na$, polnem
opravkov, rokov, prometa in hrupa,
sploh mogocCe nenehno ohranjati na$
»pogovor v nebesih«?™

S pravim namenom



Nekateri pogovori se odvijajo v tihoti,
na primer pogovor dveh prijateljev,
ki skupaj hodita po poti, ali
zaljubljencev, ki si zreta v oCi. Ne
potrebujeta besed, da bi drug z
drugim delila, kar jima leZi na srcu.
Ni pa mogoc pogovor, v katerem ne
bi bilo pozornosti do osebe, ki jo
imamo pred seboj. Mobilni telefoni
so v nasa Zivljenja vnesli nenavaden
pojav, da se z nekom pogovarjamo in
se nam kljub temu zdi, da je morda
takrat bolj pozoren na neke druge
pogovore ...

Dialog z Bogom, h kateremu smo
poklicani, vkljucuje prav taksno
pozornost. To je pozornost, ki ni
izkljucCujoca, saj lahko Boga
odkrijemo v Stevilnih okoliS¢inah in
dejavnostih, ki z njim na videz
nimajo kaj dosti opraviti. Nekaj
podobnega so poceli tisti kamnoseKki,
ki so v kamnih, ki so jih klesali, videli
povsem razli¢ne stvari: enemu so
pomenili suznost fizicnega dela,



drugemu prezivetje njegove druZine,
tretji pa je v istih kamnih videl
nastajanje velicastne katedrale. Zato
je sv. JoZefmarija govoril o potrebi,
da »teologalne in kardinalne kreposti
udejanjamo v svetu ter tako
postanemo kontemplativne duge«.™
Ne gre le za to, da ravnamo na pravi
nacin, ampak tudi, da delujemo s
pravim namenom, Ki v tem primeru
pomeni iskati Boga, ga ljubiti in mu
sluziti. Ravno to je mogoce po
navzocnosti Svetega Duha v nasi
dusi, ko jo ta pozivlja s teologalnimi
oziroma bozjimi krepostmi. Tako
lahko v tiso€ in eni izbiri vsakega dne
ostajamo pozorni na Boga ter
ohranjamo svoj pogovor z njim Ziv in
gorec.

Ko se zjutraj odpravljamo v sluzbo ali
ko se prebujamo, da bi pravocasno
prisli na predavanje, ko peljemo
otroke v Solo in ko se v sluzbi
ukvarjamo s kaksno stranko, se lahko
vprasamo: Kaj pocnem? Kaj me Zene,



da to opravim dobro? Odgovor, ki
nam bo nemudoma priSel na ustnice,
bo bolj ali manj globok, zagotovo pa
je to dobra priloZnost, da dodamo:
Hvala ti, Gospod, ker racunas name.
Rad bi ti sluZil s tem opravilom ter na
ta svet prinasal tvojo luc in veselje.
Potem se bo nasSe delo zares rodilo iz
ljubezni, izrazalo bo ljubezen in bo
usmerjeno v ljubezen.”

Gledanje z boZjimi o¢mi

»Lahko bi nasteli Stevilne probleme,
ki danes obstajajo in jih je treba
reSiti, vendar je vse te probleme
mogoce resiti le, e bo Bog postavljen
v srediScCe, ¢e bo Bog ponovno postal
viden v svetu, Ce bo postal odlocilen
v nasem Zivljenju in Ce bo po nas na
odlo¢ilen nacin tudi vstopil v svet.«®
Biti kontemplativen sredi sveta
pomeni, da je v srediS¢u nasega
bivanja Bog, okoli katerega se vrti
vse drugo. Z drugimi besedami, naj
bo on zaklad, na katerega je vedno



osredotoCeno nase srce, kajti vse
drugo nas zanima le, ¢e nas povezuje
z njim (prim. Mt 6,21).

Tako bo naSe delo postalo molitev, saj
bomo v njem znali videti nalogo, ki
nam jo je zaupal Bog, da bi skrbeli za
njegovo stvarstvo in ga bogatili ter
sluzili drugim. NaSe druZinsko
zZivljenje bo molitev, ker bomo v
sozakoncu in otrocih (ali starSih)
videli dar, ki nam ga je dal sam Bog,
da bi se jim lahko podarilj, jih vedno
spominjali na njihovo neskon¢no
vrednost in jim pomagali rasti. Konec
koncev je na ta nacin gotovo ravnal
Jezus v Nazaretu: Kako je gledal na
svoja dnevna opravila v Jozefovi
delavnici? KakSen pomen je zanj
imelo to vsakdanje delo? Kaj pa tisoC
drobnih nalog ob domacem ognjiscu?
In vse, kar je pocel skupaj s svojimi
sosedi?

Ce na stvari gledamo z o¢mi vere in v
svojem Zivljenju odkrivamo boZjo



ljubezen, pa ne pomeni, da nas
teZave ne bodo vec prizadele:
utrujenost, neuspehi, glavobol,
sitnosti, ki nam jih lahko povzrocijo
drugi ljudje ... Ne pomeni, da bo vse
to izginilo. Ce Zivimo osredoto¢eni na
Boga, bomo znali vse te reci zdruZiti
s Kristusovim kriZem, kjer najdejo
svoj smisel v sluzbi odresSenju.
PoniZanje je lahko molitev, Ce nas
zdruZi z Jezusom in tako postane
priloZnost za ociSCenje. Enako lahko
reCemo za bolezen ali poklicni
neuspeh. V vsem lahko sreCamo
Boga, ki je Gospodar zgodovine, in v
vsem se lahko oklenemo gotovosti,
da Bog vedno odpira moznosti za
prihodnost, kajti »njim, ki ljubijo
Boga, vse pripomore k

dobremu« (Rim 8,28). Tudi drobna
nevsecnost, denimo prometni zastoj
na poti domov, je lahko molitev, Ce jo
spremenimo v priloznost, da svoj ¢as
izro¢imo v roke Boga ... in da pri
njem posredujemo za ljudi, ki so
poleg nas deleZni iste usode.



Da bi dosegli kontemplacijo v
obicajnem Zivljenju, ne pricakujmo
izrednih reci. »Pogosto nas obhaja
skusnjava, da je svetost prihranjena
za tiste, ki imajo moznost, da so dalec
od vsakdanjih opravil, da lahko
mnogo ¢asa posvetijo molitvi. Ni res.
Vsi smo poklicani biti sveti, ko
ljubimo in ko vsak dan pri¢ujemo z
vsakdanjimi opravili tam, kjer
smo.«” Vere poln pogled po ljubezni
spreminja vse nase Zivljenje v stalen
pogovor z Bogom. To je pogled, ki
nam daje Ziveti z globokim
realizmom, saj nam razkriva tisto
Cetrto razseznost, Ki je quid divinum,
nekaj bozZjega, navzoCega v vsem, kar
je resnicno.

Pec in povezava

»Ko je ¢lovek popolnoma zaposlen s
svojim svetom, z materialnimi
stvarmi, s tem, kar lahko naredi, z
vsem, kar je izvedljivo in vodi k
uspehu, [...] takrat njegova



sposobnost zaznavanja Boga oslabi,
organ za gledanje Boga upade, ni vec
zmoZzen zaznavanja in postane
neobcutljiv. Ne zaznava vec bozjih
reCi, ker je ustrezni organ v njem
upadel, ker se ni razvil.«” Res pa je
tudi obratno: sposobnost, da na
stvarnost gledamo z o¢mi vere, je
mogoce razviti. To storimo zlasti, ko
za to luc prosimo kakor apostoli:
»Pomno6Zzi nam vero!« (Lk 17,5). To
pocnemo tudi takrat, ko se Cez dan
zaustavimo in svoje Zivljenje
poloZimo pred Gospoda. In Ceprav
naj bi molitev trajala ves dan, mora
»Zivljenje molitve [...] temeljiti Se na
nekaj trenutkih dneva, ki jih
posvetimo samo odnosu z Bogome."
Skratka, da bi bila naSa pozornost
obiCajno usmerjena v Boga, moramo
nekaj Casa posvetiti izkljucno njemu.

Sveti JoZefmarija je to potrebo nekoc
razlozil s primero o ogrevanju hiSe:
»Ce imamo radiator, to pomeni, da je
napeljano centralno ogrevanje.



Vendar se prostor ogreje le, Ce je pec
priZgana ... Ves Cas torej potrebujemo
radiator in tudi pe¢ mora biti dobro
zakurjena. Se strinjate? Dnevno
dolocCen ¢as, namenjen dobro
opravljeni molitvi: to je pec. In potem
radiator v vsakem trenutku, v vsaki
sobi, na vsakem Kkraju, pri vsakem
opravilu: boZja navzo¢nost.«"” Pet je
enako pomembna kot radiatorji. Da
bi bozja toplina napolnila ves nas
dan, moramo nekaj ¢asa nameniti
temu, da zanetimo in vzdrZujemo
ogenj njegove ljubezni v svojem srcu.

Druga prispodoba, ki nam tukaj
pride prav, je internetna povezava.
Gotovo smo Ze veCkrat videli, kako se
ljudje trudijo, da bi nasli signal,
kadar se odpravijo na pohod ali
preZivljajo konec tedna v naravi.
Takrat poskrbimo, da je prenos
podatkov v naSem mobilnem
telefonu vkljucen, in upamo, da se bo
ta povezal takoj, ko bo prepoznal
razpoloZljivo omrezZje. Vendar



dejstvo, da je telefon odprt za
sprejemanje signala, Se ne pomeni,
da ga samodejno sprejema ali da
sprejema vsa sporocila. Signal
prihaja Cez dan, ko se priblizamo
temu ali onemu omrezju, sporocila
pa prihajajo, ko jih nekdo poslje. Mi
opravimo svoj del tako, da
aktiviramo telefon, nato pa ¢akamo
na sporocila.

Podobno v Casu premisljevalne
molitve aktiviramowifi svoje dusSe in
recemo Bogu: »Govori, Gospod, kajti
tvoj hlapec posluSa« (1 Sam 3,9).
Vcasih nam bo spregovoril v teh
trenutkih, véasih pa bomo njegov
glas prepoznali v tisoCerih
podrobnostih nasSega dneva. V
vsakem primeru je ¢as molitve dobra
priloZnost, da v njegove roke
poloZimo vse, kar smo naredili ali
bomo naredili, Ceprav morda ne
povzdignemo oci k Bogu ravno v
trenutku, ko to opravljamo. Poleg
tega je Cas, ki ga posvecamo izkljucno



Bogu, najboljsi dokaz, da ga dejansko
Zelimo poslusati.

Za razliko od telefona pa odpreti srce
ni nekaj samoumevnega, kar je
storjeno enkrat in ostane za vedno:
vsak dan se je treba pripraviti in
prisluhniti Bogu, kajti »srecujemo ga
v sedanjosti, ne v€eraj in ne jutri,
temvecC danes: ‘O da bi danes
poslusali njegov glas: Ne zakrknite
svojih src’ (Ps 95,7-8).«" Ce
ohranjamo to vsakodnevno
predanost, nam bo Bog lahko podaril
¢udovito zmozZnost, da bomo dan za
dnem Ziveli v njegovi navzocCnosti.
Vcasih bo to od nas zahtevalo vec
napora. V vsakem primeru pa bomo
iz teh trenutkov premisljevalne
molitve ¢rpali obilo moci in upanja,
da bomo z veseljem nadaljevali svoj
vsakodnevni boj, svoje dnevno
prizadevanje za priZiganje ognja, za
vzpostavljanje povezave.

V vsem, kar se nam zgodi



Znane so besede svetega JoZefmarija
iz homilije na kampusu Univerze v
Navari: »Otroci moji, tam Kkjer so vasi
bratje ljudje, kjer so vaSa hrepenenja,
vasSe delo, vaSe ljubezni, tam je kraj
vaSega vsakodnevnega srecevanja s
Kristusom. Sredi najbolj snovnih
zemeljskih stvari se moramo
posvecevati, tako da sluzimo Bogu in
vsem ljudem.«"™” Nato je dodal: »V
laboratoriju, v operacijski sobi v
bolnisnici, v vojasnici, na univerzi, v
tovarni, v delavnici, na polju, ob
druzinskem ognjiSCu ter na vsem
neizmernem obzorju dela nas Bog
¢aka vsak dan.«'™ Med tiso¢erimi
dejavnostmi, ki zapolnjujejo nas dan,
nas Bog caka, da bi se z nami prijetno
pogovarjal in uresniceval svoj nacrt
na svetu. Ampak kako to razumeti?
Kako to ziveti?

Bog nas vsak dan pricakuje, da bi se z
nami umirjeno pogovarjal o tem, kar
napolnjuje naSe Zivljenje, enako kot
oCe ali mama poslusata dolgotrajno



pripovedovanje svojega malcka.
Otrok jima skorajda v realnem casu
poroca, kaj se mu je zgodilo v Soli.
Zdi se, kot bi hotel kar najbolje
izKkoristiti svojo ¢udovito sposobnost
pomnjenja in opisovanja doZivetij, ko
0 najneznatnejsSih pripetljajih
pripoveduje z vsemi potankostmi.
Starsi pa ga poslusajo in ga
sprasujejo, kako se je zgodilo to ali
ono, kaj je rekel oni drugi otrok ...

Podobno tudi Boga zanima vse, kar
se nam dogaja, pri Cemer se za
razliko od zemeljskih starSev on
nikoli ne navelica poslu$ati naSih
pripovedi in se ne navadi, da
govorimo z njim. Prej smo mi tisti, ki
se vCasih utrudimo nagovarjanja,
iskanja njegove navzocnosti. Ce pa to
Zeljo ohranjamo Zivo, nam »vse —
ljudje, stvari, naloge — ponuja
priloZnost in temo za stalen pogovor
z Gospodom«." Prav vse lahko
postane vsebina pogovora v dialogu z



Bogom. Z njim lahko delimo vse, Cisto
vse.

Po drugi strani pa nas Bog pricakuje
prinaSem delu, da bi Se naprej vrsil
delo odreSenja v svetu, to je, da bi
svet Se naprej pritegoval k sebi. Ne
gre za to, da bi ob bok svojega
vsakodnevnega dela pridodali neke
poboZne dejavnosti, ampak za to, da
bi vsa okolja naSega sveta vodili k
Bogu: druZino, politiko, kulturo,
Sport ... vse. V ta namen moramo
najprej na vseh teh krajih odkriti
njegovo navzocnost. Gre skratka za
to, da svoje delo dojemamo kot bozji
dar, kot konkreten nacin, s katerim
uresnicujemo njegovo narocilo, naj
skrbimo za svet in ga obdelujemo ter
oznanjamo veselo novico, da nas Bog
ljubi in nam ponuja svojo ljubezen.
IzhajajocC iz tega odkritja si bomo
prizadevali, da bodo vsa nasa dejanja
postala sluzenje drugim, ljubezen,
kakrsno nam Jezus kaZe in podarja
vsak dan pri sveti masi. S takSnim



Zivljenjem, ko vsa naSa dejanja
zdruZujemo s Kristusovo daritvijo, v
polnosti uresni¢ujemo poslanstvo, ki
nam ga je Gospod zaupal, preden se
je vrnil k Ocetu (prim. Jn 20,21).

* %k ok

V nekem intervjuju tik pred
beatifikacijo Guadalupe Ortiz de
Landazuri so ocCeta vprasali, katera je
bila formula svetosti te Zenske.
Povzel jo je v nekaj vrsticah: »Svetost
ne pomeni, da prispemo na konec
zZivljenja popolni kot angeli, ampak
da doseZemo polnost ljubezni. Kot je
dejal sveti JoZefmarija, je bil to boj za
preoblikovanje dela, obicajnega
Zivljenja, v sreCanje z Jezusom
Kristusom in sluZenje drugim.«!
Formula svetosti je torej zgosc¢ena v
tem, da vse ustreza istemu nagibu, da
ima vse isti cilj: Ziveti s Kristusom
sredi sveta in skupaj z njim svet
voditi k OcCetu. To pa je mogoce, ker
je Jezus zelo blizu.

15]



Lucas Buch

™ Bl. Guadalupe Ortiz de Landazuri,
Pismo svetemu JoZefmariju, 1. 4.
1946.

! Sv. Jozefmarija, Pismo 24. 3. 1930.

B! Sv. Jozefmarija, BoZji prijatelji, $t.
300.

" Sv. Jozefmarija, Pismo 8. 12. 1949,
St. 26.

) Sv. Jozefmarija, Jezus prihaja mimo,
St. 48.

® Benedikt XVI., Homilija, 7. 11.
2006.

"I Franc¢isek, apost. spod. Gaudete et
Exsultate, st. 14.



® Benedikt XVI., Homilija, 7. 11.
2006. PapeZ se tukaj opira na neko
besedilo sv. Gregorja Velikega.

! Sv. Jozefmarija, Jezus prihaja mimo,
St. 119.

19 Sy, Jozefmarija, Zapiski z
meditacije, 28. 9. 1973.

M gatekizem Katoliske cerkve, &t.
2659.

121 Sy, Jozefmarija, Pogovori, $t. 113.
13 prav tam, §t. 114.

14 Sy, Jozefmarija, Pismo 11. 3. 1940,
St. 15.

151 Pernando Océriz, Pogovor, 13. 5.
2019.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/


https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-10-jezus-je-zelo-blizu/

sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-10-
jezus-je-zelo-blizu/ (19. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-10-jezus-je-zelo-blizu/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-10-jezus-je-zelo-blizu/

	Spoznavati Njega in sebe (10) – Jezus je zelo blizu

