
opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (10) – Jezus je
zelo blizu

Sveti Jožefmarija je govoril o
»quid divinum«, o nečem
božjem, kar lahko odkrijemo v
stvareh okoli sebe in v tem, kar
počnemo. Takrat se pred nami
odpre nova razsežnost, v kateri
si vse delimo z Bogom.

11. Feb. 2023

»Vsak dan jasneje vidim, kako blizu
mi je Jezus v vsakem trenutku;
pripovedovala bi mu o drobnih, a



stalnih detajlih, ki me niti ne
presenečajo več, vendar se zanje
nenehno zahvaljujem in jih
pričakujem.«[1] Pismo blažene
Guadalupe, iz katerega je gornji
odlomek, je moralo biti zaradi svoje
preprostosti v veliko veselje
naslovniku, svetemu Jožefmariju.
Čeprav je Guadalupe v Opus Dei štela
komaj dve leti, te vrstice že zgovorno
pričajo, kako je življenje pobožnosti,
v katero se je podala, stremelo ravno
k ohranjanju stalne božje
navzočnosti, po kateri lahko »svoje
običajno življenje spreminjamo v
nenehno molitev«.[2]

Nauk je evangeljski. Jezus je svojim
učencem na različne načine govoril,
»kako morajo vedno moliti in se ne
naveličati« (Lk 18,1). Večkrat ga
vidimo, kako se čez dan obrača k
Očetu, na primer ob Lazarjevem
grobu (prim. Jn 11,41-42) ali ko se
apostoli polni veselja vrnejo s
svojega prvega evangelizacijskega



popotovanja (prim. Mt 11,25-26). Po
vstajenju se Gospod učencem
približa v najrazličnejših situacijah:
ko žalostni odidejo in se odpravijo
proti Emavsu, ko so v strahu zbrani
za zaprtimi vrati, ko se vračajo na
delo ob Galilejskem jezeru … Celo tik
pred vrnitvijo k Očetu jim Jezus
zagotavlja: »Jaz sem z vami vse dni
do konca sveta« (Mt 28,20).

Prvi kristjani so se te bližine zelo
zavedali. Naučili so se vse delati v
božjo slavo, kot je sveti Pavel zapisal
Rimljanom: »Če namreč živimo,
živimo za Gospoda; in če umiramo,
umiramo za Gospoda. Naj torej
živimo ali umiramo, smo
Gospodovi« (Rim 14,8-10; prim. 1 Kor
10,31). Kaj pa mi? Ali je v tem naglem
svetu, kakršen je naš, polnem
opravkov, rokov, prometa in hrupa,
sploh mogoče nenehno ohranjati naš
»pogovor v nebesih«?[3]

S pravim namenom



Nekateri pogovori se odvijajo v tihoti,
na primer pogovor dveh prijateljev,
ki skupaj hodita po poti, ali
zaljubljencev, ki si zreta v oči. Ne
potrebujeta besed, da bi drug z
drugim delila, kar jima leži na srcu.
Ni pa mogoč pogovor, v katerem ne
bi bilo pozornosti do osebe, ki jo
imamo pred seboj. Mobilni telefoni
so v naša življenja vnesli nenavaden
pojav, da se z nekom pogovarjamo in
se nam kljub temu zdi, da je morda
takrat bolj pozoren na neke druge
pogovore …

Dialog z Bogom, h kateremu smo
poklicani, vključuje prav takšno
pozornost. To je pozornost, ki ni
izključujoča, saj lahko Boga
odkrijemo v številnih okoliščinah in
dejavnostih, ki z njim na videz
nimajo kaj dosti opraviti. Nekaj
podobnega so počeli tisti kamnoseki,
ki so v kamnih, ki so jih klesali, videli
povsem različne stvari: enemu so
pomenili sužnost fizičnega dela,



drugemu preživetje njegove družine,
tretji pa je v istih kamnih videl
nastajanje veličastne katedrale. Zato
je sv. Jožefmarija govoril o potrebi,
da »teologalne in kardinalne kreposti
udejanjamo v svetu ter tako
postanemo kontemplativne duše«.[4]

Ne gre le za to, da ravnamo na pravi 
način, ampak tudi, da delujemo s
pravim namenom, ki v tem primeru
pomeni iskati Boga, ga ljubiti in mu
služiti. Ravno to je mogoče po
navzočnosti Svetega Duha v naši
duši, ko jo ta poživlja s teologalnimi
oziroma božjimi krepostmi. Tako
lahko v tisoč in eni izbiri vsakega dne
ostajamo pozorni na Boga ter
ohranjamo svoj pogovor z njim živ in
goreč.

Ko se zjutraj odpravljamo v službo ali
ko se prebujamo, da bi pravočasno
prišli na predavanje, ko peljemo
otroke v šolo in ko se v službi
ukvarjamo s kakšno stranko, se lahko
vprašamo: Kaj počnem? Kaj me žene,



da to opravim dobro? Odgovor, ki
nam bo nemudoma prišel na ustnice,
bo bolj ali manj globok, zagotovo pa
je to dobra priložnost, da dodamo: 
Hvala ti, Gospod, ker računaš name.
Rad bi ti služil s tem opravilom ter na
ta svet prinašal tvojo luč in veselje.
Potem se bo naše delo zares rodilo iz
ljubezni, izražalo bo ljubezen in bo
usmerjeno v ljubezen.[5]

Gledanje z božjimi očmi

»Lahko bi našteli številne probleme,
ki danes obstajajo in jih je treba
rešiti, vendar je vse te probleme
mogoče rešiti le, če bo Bog postavljen
v središče, če bo Bog ponovno postal
viden v svetu, če bo postal odločilen
v našem življenju in če bo po nas na
odločilen način tudi vstopil v svet.«[6]

Biti kontemplativen sredi sveta
pomeni, da je v središču našega
bivanja Bog, okoli katerega se vrti
vse drugo. Z drugimi besedami, naj
bo on zaklad, na katerega je vedno



osredotočeno naše srce, kajti vse
drugo nas zanima le, če nas povezuje
z njim (prim. Mt 6,21).

Tako bo naše delo postalo molitev, saj
bomo v njem znali videti nalogo, ki
nam jo je zaupal Bog, da bi skrbeli za
njegovo stvarstvo in ga bogatili ter
služili drugim. Naše družinsko
življenje bo molitev, ker bomo v
sozakoncu in otrocih (ali starših)
videli dar, ki nam ga je dal sam Bog,
da bi se jim lahko podarili, jih vedno
spominjali na njihovo neskončno
vrednost in jim pomagali rasti. Konec
koncev je na ta način gotovo ravnal
Jezus v Nazaretu: Kako je gledal na
svoja dnevna opravila v Jožefovi
delavnici? Kakšen pomen je zanj
imelo to vsakdanje delo? Kaj pa tisoč
drobnih nalog ob domačem ognjišču?
In vse, kar je počel skupaj s svojimi
sosedi?

Če na stvari gledamo z očmi vere in v
svojem življenju odkrivamo božjo



ljubezen, pa ne pomeni, da nas
težave ne bodo več prizadele:
utrujenost, neuspehi, glavobol,
sitnosti, ki nam jih lahko povzročijo
drugi ljudje … Ne pomeni, da bo vse
to izginilo. Če živimo osredotočeni na
Boga, bomo znali vse te reči združiti
s Kristusovim križem, kjer najdejo
svoj smisel v službi odrešenju.
Ponižanje je lahko molitev, če nas
združi z Jezusom in tako postane
priložnost za očiščenje. Enako lahko
rečemo za bolezen ali poklicni
neuspeh. V vsem lahko srečamo
Boga, ki je Gospodar zgodovine, in v
vsem se lahko oklenemo gotovosti,
da Bog vedno odpira možnosti za
prihodnost, kajti »njim, ki ljubijo
Boga, vse pripomore k
dobremu« (Rim 8,28). Tudi drobna
nevšečnost, denimo prometni zastoj
na poti domov, je lahko molitev, če jo
spremenimo v priložnost, da svoj čas
izročimo v roke Boga … in da pri
njem posredujemo za ljudi, ki so
poleg nas deležni iste usode.



Da bi dosegli kontemplacijo v
običajnem življenju, ne pričakujmo
izrednih reči. »Pogosto nas obhaja
skušnjava, da je svetost prihranjena
za tiste, ki imajo možnost, da so daleč
od vsakdanjih opravil, da lahko
mnogo časa posvetijo molitvi. Ni res.
Vsi smo poklicani biti sveti, ko
ljubimo in ko vsak dan pričujemo z
vsakdanjimi opravili tam, kjer
smo.«[7] Vere poln pogled po ljubezni
spreminja vse naše življenje v stalen
pogovor z Bogom. To je pogled, ki
nam daje živeti z globokim
realizmom, saj nam razkriva tisto 
četrto razsežnost, ki je quid divinum,
nekaj božjega, navzočega v vsem, kar
je resnično.

Peč in povezava

»Ko je človek popolnoma zaposlen s
svojim svetom, z materialnimi
stvarmi, s tem, kar lahko naredi, z
vsem, kar je izvedljivo in vodi k
uspehu, […] takrat njegova



sposobnost zaznavanja Boga oslabi,
organ za gledanje Boga upade, ni več
zmožen zaznavanja in postane
neobčutljiv. Ne zaznava več božjih
reči, ker je ustrezni organ v njem
upadel, ker se ni razvil.«[8] Res pa je
tudi obratno: sposobnost, da na
stvarnost gledamo z očmi vere, je
mogoče razviti. To storimo zlasti, ko
za to luč prosimo kakor apostoli:
»Pomnôži nam vero!« (Lk 17,5). To
počnemo tudi takrat, ko se čez dan
zaustavimo in svoje življenje
položimo pred Gospoda. In čeprav
naj bi molitev trajala ves dan, mora
»življenje molitve […] temeljiti še na
nekaj trenutkih dneva, ki jih
posvetimo samo odnosu z Bogom«.[9]

Skratka, da bi bila naša pozornost
običajno usmerjena v Boga, moramo
nekaj časa posvetiti izključno njemu.

Sveti Jožefmarija je to potrebo nekoč
razložil s primero o ogrevanju hiše:
»Če imamo radiator, to pomeni, da je
napeljano centralno ogrevanje.



Vendar se prostor ogreje le, če je peč
prižgana … Ves čas torej potrebujemo
radiator in tudi peč mora biti dobro
zakurjena. Se strinjate? Dnevno
določen čas, namenjen dobro
opravljeni molitvi: to je peč. In potem
radiator v vsakem trenutku, v vsaki
sobi, na vsakem kraju, pri vsakem
opravilu: božja navzočnost.«[10] Peč je
enako pomembna kot radiatorji. Da
bi božja toplina napolnila ves naš
dan, moramo nekaj časa nameniti
temu, da zanetimo in vzdržujemo
ogenj njegove ljubezni v svojem srcu.

Druga prispodoba, ki nam tukaj
pride prav, je internetna povezava.
Gotovo smo že večkrat videli, kako se
ljudje trudijo, da bi našli signal,
kadar se odpravijo na pohod ali
preživljajo konec tedna v naravi.
Takrat poskrbimo, da je prenos
podatkov v našem mobilnem
telefonu vključen, in upamo, da se bo
ta povezal takoj, ko bo prepoznal
razpoložljivo omrežje. Vendar



dejstvo, da je telefon odprt za
sprejemanje signala, še ne pomeni,
da ga samodejno sprejema ali da
sprejema vsa sporočila. Signal
prihaja čez dan, ko se približamo
temu ali onemu omrežju, sporočila
pa prihajajo, ko jih nekdo pošlje. Mi
opravimo svoj del tako, da
aktiviramo telefon, nato pa čakamo
na sporočila.

Podobno v času premišljevalne
molitve aktiviramowifi svoje duše in
rečemo Bogu: »Govôri, Gospod, kajti
tvoj hlapec posluša« (1 Sam 3,9).
Včasih nam bo spregovoril v teh
trenutkih, včasih pa bomo njegov
glas prepoznali v tisočerih
podrobnostih našega dneva. V
vsakem primeru je čas molitve dobra
priložnost, da v njegove roke
položimo vse, kar smo naredili ali
bomo naredili, čeprav morda ne
povzdignemo oči k Bogu ravno v
trenutku, ko to opravljamo. Poleg
tega je čas, ki ga posvečamo izključno



Bogu, najboljši dokaz, da ga dejansko
želimo poslušati.

Za razliko od telefona pa odpreti srce
ni nekaj samoumevnega, kar je
storjeno enkrat in ostane za vedno:
vsak dan se je treba pripraviti in
prisluhniti Bogu, kajti »srečujemo ga
v sedanjosti, ne včeraj in ne jutri,
temveč danes: ‘O da bi danes
poslušali njegov glas: Ne zakrknite
svojih src’ (Ps 95,7-8).«[11] Če
ohranjamo to vsakodnevno
predanost, nam bo Bog lahko podaril
čudovito zmožnost, da bomo dan za
dnem živeli v njegovi navzočnosti.
Včasih bo to od nas zahtevalo več
napora. V vsakem primeru pa bomo
iz teh trenutkov premišljevalne
molitve črpali obilo moči in upanja,
da bomo z veseljem nadaljevali svoj
vsakodnevni boj, svoje dnevno
prizadevanje za prižiganje ognja, za
vzpostavljanje povezave.

V vsem, kar se nam zgodi



Znane so besede svetega Jožefmarija
iz homilije na kampusu Univerze v
Navari: »Otroci moji, tam kjer so vaši
bratje ljudje, kjer so vaša hrepenenja,
vaše delo, vaše ljubezni, tam je kraj
vašega vsakodnevnega srečevanja s
Kristusom. Sredi najbolj snovnih
zemeljskih stvari se moramo
posvečevati, tako da služimo Bogu in
vsem ljudem.«[12] Nato je dodal: »V
laboratoriju, v operacijski sobi v
bolnišnici, v vojašnici, na univerzi, v
tovarni, v delavnici, na polju, ob
družinskem ognjišču ter na vsem
neizmernem obzorju dela nas Bog
čaka vsak dan.«[13] Med tisočerimi
dejavnostmi, ki zapolnjujejo naš dan,
nas Bog čaka, da bi se z nami prijetno
pogovarjal in uresničeval svoj načrt
na svetu. Ampak kako to razumeti?
Kako to živeti?

Bog nas vsak dan pričakuje, da bi se z
nami umirjeno pogovarjal o tem, kar
napolnjuje naše življenje, enako kot
oče ali mama poslušata dolgotrajno



pripovedovanje svojega malčka.
Otrok jima skorajda v realnem času
poroča, kaj se mu je zgodilo v šoli.
Zdi se, kot bi hotel kar najbolje
izkoristiti svojo čudovito sposobnost
pomnjenja in opisovanja doživetij, ko
o najneznatnejših pripetljajih
pripoveduje z vsemi potankostmi.
Starši pa ga poslušajo in ga
sprašujejo, kako se je zgodilo to ali
ono, kaj je rekel oni drugi otrok …

Podobno tudi Boga zanima vse, kar
se nam dogaja, pri čemer se za
razliko od zemeljskih staršev on
nikoli ne naveliča poslušati naših
pripovedi in se ne navadi, da
govorimo z njim. Prej smo mi tisti, ki
se včasih utrudimo nagovarjanja,
iskanja njegove navzočnosti. Če pa to
željo ohranjamo živo, nam »vse –
ljudje, stvari, naloge – ponuja
priložnost in temo za stalen pogovor
z Gospodom«.[14] Prav vse lahko
postane vsebina pogovora v dialogu z



Bogom. Z njim lahko delimo vse, čisto
vse.

Po drugi strani pa nas Bog pričakuje
pri našem delu, da bi še naprej vršil
delo odrešenja v svetu, to je, da bi
svet še naprej pritegoval k sebi. Ne
gre za to, da bi ob bok svojega
vsakodnevnega dela pridodali neke
pobožne dejavnosti, ampak za to, da
bi vsa okolja našega sveta vodili k
Bogu: družino, politiko, kulturo,
šport … vse. V ta namen moramo
najprej na vseh teh krajih odkriti
njegovo navzočnost. Gre skratka za
to, da svoje delo dojemamo kot božji
dar, kot konkreten način, s katerim
uresničujemo njegovo naročilo, naj
skrbimo za svet in ga obdelujemo ter
oznanjamo veselo novico, da nas Bog
ljubi in nam ponuja svojo ljubezen.
Izhajajoč iz tega odkritja si bomo
prizadevali, da bodo vsa naša dejanja
postala služenje drugim, ljubezen,
kakršno nam Jezus kaže in podarja
vsak dan pri sveti maši. S takšnim



življenjem, ko vsa naša dejanja
združujemo s Kristusovo daritvijo, v
polnosti uresničujemo poslanstvo, ki
nam ga je Gospod zaupal, preden se
je vrnil k Očetu (prim. Jn 20,21).

* * *

V nekem intervjuju tik pred
beatifikacijo Guadalupe Ortiz de
Landázuri so očeta vprašali, katera je
bila formula svetosti te ženske.
Povzel jo je v nekaj vrsticah: »Svetost
ne pomeni, da prispemo na konec
življenja popolni kot angeli, ampak
da dosežemo polnost ljubezni. Kot je
dejal sveti Jožefmarija, je bil to boj za
preoblikovanje dela, običajnega
življenja, v srečanje z Jezusom
Kristusom in služenje drugim.«[15]

Formula svetosti je torej zgoščena v
tem, da vse ustreza istemu nagibu, da
ima vse isti cilj: živeti s Kristusom
sredi sveta in skupaj z njim svet
voditi k Očetu. To pa je mogoče, ker
je Jezus zelo blizu.



Lucas Buch

[1] Bl. Guadalupe Ortiz de Landázuri,
Pismo svetemu Jožefmariju, 1. 4.
1946.

[2] Sv. Jožefmarija, Pismo 24. 3. 1930.

[3] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
300.

[4] Sv. Jožefmarija, Pismo 8. 12. 1949,
št. 26.

[5] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja mimo,
št. 48.

[6] Benedikt XVI., Homilija, 7. 11.
2006.

[7] Frančišek, apost. spod. Gaudete et
Exsultate, št. 14.



[8] Benedikt XVI., Homilija, 7. 11.
2006. Papež se tukaj opira na neko
besedilo sv. Gregorja Velikega.

[9] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja mimo,
št. 119.

[10] Sv. Jožefmarija, Zapiski z
meditacije, 28. 9. 1973.

[11] Katekizem Katoliške cerkve, št.
2659.

[12] Sv. Jožefmarija, Pogovori, št. 113.

[13] Prav tam, št. 114.

[14] Sv. Jožefmarija, Pismo 11. 3. 1940,
št. 15.

[15] Fernando Ocáriz, Pogovor, 13. 5.
2019.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-10-jezus-je-zelo-blizu/


sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-10-
jezus-je-zelo-blizu/ (19. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-10-jezus-je-zelo-blizu/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-10-jezus-je-zelo-blizu/

	Spoznavati Njega in sebe (10) – Jezus je zelo blizu

