opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (1) - Beseda, ki
Jezusu ukrade srce

Dobri razbojnik je osvojil
Gospodovo srce in si odprl pot v
nebesa. TakSna je molitev:
beseda, ki Jezusu ukrade srce in
nam daje, da od tega trenutka
dalje zZivimo skupaj z njim.

22.Jan. 2023

Bilo je nekaj Cez poldan, ko so bili na
gori Kalvarija, zunaj jeruzalemskega
obzidja, kriZani trije ljudje. To je bil
prvi veliki petek v zgodovini. Dva



izmed njih sta bila razbojnika, tretji
je bil edini popolnoma nedolZen
Clovek na svetu: Bozji Sin. Eden od
dveh razbojnikov se je kljub hudemu
trpljenju in telesni iz¢érpanosti odlocil
za kratek pogovor s Kristusom. S
svojimi poniznimi besedami -
»spomni se me, ko prides v svoje
kraljestvo« (Lk 23,42) —si je prisluZil
zagotovilo samega uclovecenega
Boga, da bo Ze Cez nekaj ur v raju.
Sveti JoZefmarija je bil pogosto
ganjen ob misli na dobrega
razbojnika, ki je »z eno besedo
Kristusu ukradel srce in si odprl
vrata v nebo«." Morda bi lahko
molitev opredelili takole: beseda, ki
Jezusu ukrade srce in nam daje, da
od tega trenutka dalje Zivimo skupaj
Z njim.

Dva dialoga na krizu

Tudi mi upamo, da bo nasa molitev
tako kot molitev dobrega razbojnika,
ki ga neko izrocilo imenuje Dizma,



obrodila sadove. Hrepenimo po tem,
da bi dialog z Bogom spremenil nase
zivljenje. Ukrasti srce pomeni
0svojiti, zaljubiti se, navdusiti. Clovek
krade, ker si tolikSne ljubezni ne
zasluzi. Clovek osvaja tisto, kar ni
njegova lastnina ali posest, vendar
po tem hrepeni. Molitev sloni na
necem tako preprostem — vendar ne
majhnem -, kot je to, da se naucimo
sprejemati tolikSen dar v svoje srce
in dovoliti, da nas spremlja Jezus, ki
nikoli ne vsiljuje svojih darov, svoje
milosti ali svoje ljubezni.

Poleg Dizme je prav tako na lesu na
Kalvariji visel njegov sotrpin. V oci
bijoc je ocitek, ki ga ta drugi
razbojnik nameni Jezusu: »Ali nisi ti
Mesija? ReSi sebe in naju« (Lk 23,39).
To so besede, ki zmrazijo kakor
hladna prha. Kaksna je razlika med
tema dvema dialogoma? Oba sta
govorila z Jezusom, vendar je le
Dizma sprejel, kar mu je bil Ucitelj
pripravljen dati. Izvrsil je svoj



poslednji in najboljsi udarec: tisto
pros$njo, da bi ga Kristus ohranil vsaj
v svojem spominu. Njegov tovaris pa
svojega srca ni poniZzno odprl Njemu,
ki ga je Zelel osvoboditi preteklosti in
mu ponuditi neizmeren zaklad.
Zahteval je svojo pravico, da je
usliSan in reSen; zoperstavil se je
Jezusovi navidezni naivnosti in mu
oCital prav tako navidezno pasivnost.
Morda je bil na tak nacin kradel Ze
od nekdaj: mislec, da si jemlje nazaj,
kar mu dejansko pripada. Po drugi
strani pa je Dizma vedel, da si
niCesar ne zasluZi, in ta drza mu je
omogocila odpreti zakladnico boZje
ljubezni. Spoznal je Boga, kakrsen je
v resnici: OCe, predan vsakemu
izmed svojih otrok.

Ob teh dveh moznih dialogih, ki ju
najdemo v evangeliju, lahko
razumemo, da Gospod racuna na
naso svobodo, da bi nas osrecil. Pa
tudi to, da ¢lovek v¢asih tezko
dopusti, da bi bil ljubljen. Molitev je



lahko ¢udovit nacin za odkrivanje,
kaj Jezus Cuti, misli in Zeli. BoZje
Zivljenje v nas je dar. V tem smislu je
molitev kanal, po katerem se preliva
tok ljubezni, ki nam jo Zeli ponuditi
Bog, nepri¢akovano povabilo, da si
na drugacen nacin pridobimo
resnicno Zivljenje.

Da bi si odprli nebeska vrata

Sveti JoZefmarija nas je spominjal, da
je Bog »hotel tvegati naso svobodo«.”
Morda se mu lahko za to drzo
zahvalimo tako, da se tudi sami
odpremo njegovi svobodi. Mogli bi
celo reci, da v tem drugem primeru
sploh ne tvegamo; nevarnost je le
navidezna, saj imamo vsa zagotovila
za zmago: jamstvo njegove obljube so
Zeblji, ki Zarijo od ljubezni do nas. Ce
na stvari gledamo s tega vidika, se
zavemo, kako nesmiselno je upiranje
bozji volji, Ceprav hitro ugotovimo,
da to pogosto poCnemo. Dogaja se
nam, da »zdaj gledamo z ogledalom,



v uganki, takrat pa [bomo gledali] iz
obli¢ja v obliCje. Zdaj spoznavam
deloma, takrat pa bom spoznal,
kakor sem bil spoznan« (1 Kor 13,12).
Tako nam pravi sv. Pavel: ni boljSega
nacina za spoznavanje samega sebe,
kot da se gledamo s Kristusovega
zornega kota, da svoje Zivljenje
zremo z njegovimi o¢mi.

Dizma to dojame in se ne boji
velikega prepada med svojimi
osebnimi napakami in Jezusovo
dobroto. V poniZanem in
iznakaZenem Kristusovem oblicju
prepozna Kkralja vsega sveta; njegove
oCi, ki ga neZno gledajo, mu vracajo
dostojanstvo in ga na nenavaden
nacin spominjajo, da je nadvse
ljubljen. Res je, da se srecni konec
zgodbe o dobrem razbojniku lahko
zdi nekako prevec enostaven. Vendar
nikoli ne bomo izvedeli, skozi kaksno
dramo spreobrnjenja je v tistih
trenutkih Slo njegovo srce in kakSna



je bila priprava, ki je zagotovo
omogocila to spreobrnjenje.

Biti odprt za tolikSno ljubezen je na
moc podobno odkrivanju, da je
molitev dar, najodliCnejsi kanal za
sprejemanje naklonjenosti nekega
srca, ki ne pozna mere niti
preracunljivosti. Podarjeno nam je
drugacno, polnejse, bolj izpolnjeno,
mnogo srecnejSe in bolj smiselno
zivljenje. Papez FranciSek je dejal: »Z
molitvijo mu odpremo mozZnost za
potezo, damo mu prostor, da bo
lahko deloval in vstopal ter
zmagoval.«"* Bog je tisti, ki nas bo
preoblikoval, Bog je tisti, ki nas bo
spremljal, on je tisti, ki bo storil vse;
od nas potrebuje le to, da mu kakor
pri igri odpremo moznost za potezo.
Ravno pri tem gibanju stopi na
prizorisCe nasa svoboda, ki je bila
pridobljena na Kristusovem krizu.

Molitev nam pomaga razumeti, da
»kadar nas On kaj prosi, nam v



resnici ponuja dar. Nismo mi tisti, ki
mu storimo uslugo; Bog je tisti, ki
nase zivljenje razsvetli in ga napolni
s smislom.«* Ravno to je tisto, kar
mu ukrade srce: odprta vrata nasega
Zivljenja, ki se pusti obdelovati, ki se
pusti ljubiti, preoblikovati, ki hrepeni
po tem, da bi mu odgovorilo, Cetudi
ne ve prav dobro, kako naj to stori.
»Okusite in glejte, kako dober je
Gospod« (Ps 34,9). V teh nekaj
besedah je povzeta pot, po kateri
postajamo dusSe molitve, »kajti Ce ne
uvidimo, kaj vse smo od njega prejeli,
se nam tudi ne bo prebudila ljubezen
do njega«.” Kdaj smo Gospodu
nazadnje povedali, kako dober je?
Kako pogosto se ustavimo, da bi to
premisljevali in okusali?

Zato je Cudenje bistveni del naSega
molitvenega zivljenja: ob¢udovanje
necesa velicastnega, Cesar ne
zmoremo zaobjeti s svojimi merili.
To nas Zene k vzklikanju: »Kako si
velik, kako si ¢udovit in kako dober!



In kako nespameten sem jaz, ki sem
te skusal razumeti. Kako majhen bi
bil ti, Ce bi te moja glava mogla
zaobjeti! Zaobjame pa te moje srce,
kar ni majhna stvar.«'® Hvaljenje
Boga nas postavi v resni¢nost nasega
odnosa s Kristusom, ublaZzi teZo nasih
skrbi in nam odstira obzorja, ki se jih
prej nismo nadejali. To so posledice
tega, da smo tvegali in se prepustili
boZji svobodi.

Neskon¢no mnogo nac¢inov molitve

Ko je bil sveti Jozefmarija na
potovanju v Mehiki, je na nekem
sreCanju povedal anekdoto.
Pripovedoval je, kako je eden od
njegovih duhovnih sinov, filozof po
poklicu, nepri¢akovano dobil nalogo,
da vodi druZzinsko podjetje: »Ko mi je
govoril o poslu, sem ga pogledal, se
zasmejal in mu rekel: Posli? Denar, ki
ga bos zasluZzil, lahko spravi$ semkaj,
v mojo dlan, v kateri je vec kot dovolj
prostora.« Minilo je mnogo let, ko ga



je znova srecal in mu dejal: »Tu je
moja roka. Ali ti nisem rekel, da vse,
kar zasluzis, spravi sem? On pa je
vstal ter mi vprico vseh poljubil dlan.
In rekel je: To je to. Objel sem ga in
mu odvrnil: Ve¢ kot obilno si mi
poplacal. Kar tako naprej, lopov, Bog
te blagoslovi!«”

V molitvi lahko prav zares poljubimo
bozjo dlan; lahko mu izkaZemo svojo
ljubezen kot edini zaklad, saj
drugega nimamo. Za nekatere ljudi je
Ze takSno, Gospodu namenjeno
dejanje dovolj, da se vhamejo v
molitvi, polni vzgibov in dobrih
sklepov. En pogled se jim zdi mnogo
zgovornejsi kot tisoC besed. Radi bi se
dotaknili vsega, kar se tiCe Boga. Pri
sreCanju z Gospodom bi uzivali v
prijetni sapi na obreZju Galilejskega
jezera. Tedaj Cuti zaZivijo in Jezusova
bliZina vzbudi obcutja, ki srce
napolnijo z mirom in veseljem. To
veselje spremlja potreba, da ga
nemudoma delimo z drugimi in da



razprostremo roke kakor Kristus, v
Zelji objeti ves svet in ga skupaj z
Njim odresiti.

Toda nacinov molitve je ogromno,
toliko, kot je ljudi. Kdo drug na
primer enostavno skusa zasliSati
kaksno besedo tolazbe. Jezus ne
skopari z besedami obCudovanja do
tistih, ki jih potrebujejo: »Poglejte,
pravi Izraelec, v katerem ni

zvijaCe« (Jn 1,47). Tudi nam jih bo
naklonil, ¢e odpremo svoje srce.
Nihce ni nikdar izrekel besed
ljubezni, kakrsne je izrekel on. In
nihce jih ni izrekel s tolikSno milino
in tako resni¢no. Ko jih zasliSimo,
tedaj od Boga prejeta ljubezen
prodre v nas pogled. Tako se
naucimo gledati skupaj z Bogom. Na
ta nacin polagoma razberemo, kaj bi
lahko dosegli vsi nasi prijatelji ali
prijateljice, ¢e bi pustili, da jih
spremlja milost.



So tudi ljudje, ki uZivajo v sluZzenju
drugim, kot na primer Gospodova
prijateljica Marta, ki je prebivala v
Betaniji. Ko je bil Jezus, kot nam
pravi evangelij, pri njej na obisku, ni
rekel Marti, naj se usede, temvec jo je
povabil, naj pri svojem delu odkrije
edino potrebno stvar (prim. Lk
10,42). Ljudem, ki so podobni Marti,
je med molitvijo najbrz v tolazbo
misel, da Bog po njih deluje, da bi
mnoge duse privedel v nebesa. Svojo
molitev radi napolnijo z obrazi in
imeni konkretnih oseb. Potrebujejo
prepricanje o tem, da z vsem, kar
pocnejo, soodresujejo svet. Ce si je
namrec¢ Marija lahko izbrala
»najboljsi delg, je to prav zato, ker je
Marta sluzila; slednji pa je bilo dovolj
zavedanje, da so ljudje okoli nje
srecni.

Spet drugi ljudje so bolj nagnjeni k
drobnim detajlom, k darilom, pa
Cetudi so prav majhne vrednosti. To
je izraz srca, ki nikoli ne preneha



misliti na druge in v Zivljenju vedno
najde nekaj, kar se nanasa na
njegove drage. TakSnim Jjudem bo
morda pomagalo, Ce se naucijo
odkrivati vse darove, s katerimi je
Bog posejal njihovo Zivljenje. »Prav
zato, ker se molitev hrani iz boZjega
daru, ki se izliva v nase Zivljenje,
mora izrazati bogastvo spominov. «®
Lahko hrepenijo po tem, da bi Boga
presenetili s tisoCerimi drobnimi
pozornostmi. Zanje je faktor
presenecenja zelo pomemben in ni
jim tezko uganiti, kaj Gospoda ocCara.
Gre sicer za skrivnost, vendar Njega
tudi najmanjSa pozornost navda s
hvaleznostjo, da mu zasijejo oci.
Vsaka dusa, ki jo skuSamo pribliZati
njegovi ljubezni — kot je bila Dizmova
v svojih poslednjih trenutkih —, mu
na novo ukrade srce.

Ne da bi hoteli v vnaprej doloCene
sheme zaobjeti vse moznosti, lahko
omenimo tudi duSe, ki izrazito
potrebujejo preZivljanje Casa z



ljubljeno osebo. Morda jim bo blizu
to, da na primer Jezusa tolazijo. Ves
Cas, ki ga potrosijo v druzbi ljubljene
osebe, se jim zdi premalo. Da bi
zaznali boZjo naklonjenost, jim bo
morda v pomoc¢ misel na Nikodema,
ki ga je Jezus sprejel v vzdusju
nekega doma, prav prikladnega za
zaupnosti, ko sta imela pred seboj Se
vso noC. Prav zaradi tega skupaj
preZivetega Casa se bo Nikodem v
najteZjih trenutkih zmogel zavzeti za
Jezusa in mu biti blizu, ko bo druge
premagal strah.

Vc€asih mislimo, da spoznati sebe
pomeni prepoznati svoje napake; kar
drzi, vendar to ni vsa resnica.
Globoko poznavanje svojega srca in
svojih najglobljih hrepenenj je kljuc
do tega, da lahko prisluhnemo Bogu
in pustimo, da nas napolni njegova
ljubezen.

kK 3k



Pogovor med Jezusom in dobrim
razbojnikom je bil kratek, toda
mocan. Dizma je odkril, da je v
tistem vélikem nedolZznem
Kristusovem srcu Spranja, skozi
katero ga je bilo mogocCe zlahka
osvojiti. BoZjo voljo, ki je pogosto
temacna in boleca, je osvetlila
ponizna razbojnikova prosnja.
Gospodova edina Zelja je, da bi bili
srecni, zelo srecni, najsrecnejsi na
svetu. Dobri razbojnik se je splazil
skozi to Spranjo in si prilastil najvecji
zaklad. Devica Marija je bila prica,
kako je Dizma stopil v bran njenega
sina. Morda je z enim samim
pogledom Jezusa zaprosila, naj ga
reSi. In Kristus, ki svoji materi ne
more nicesar odreci, mu je dejal:
»Danes boS z menoj v raju« (Lk
23,43).

Diego Zalbidea




™' Sv. Jozefmarija, KriZev pot, 12.
postaja, 4.

) Sv. Jozefmarija, Jezus prihaja mimo,
St. 113.

B Franc¢isek, apost. spod. Christus
vivit, St. 155.

“ Fernando Ocdriz, ¢lanek Luc, da bi
videli — mo¢, da bi hoteli, v:ABC, 18. 9.
2018.

! Sv. Terezija Avilska, Lastni
Zivljenjepis, 10, 4; Karmel Sora 1998,
str. 63.

' Sv. Jozefmarija, Zapiski nagovorov,
9. 6. 1974; v: Catequesis, 1974/1, str.
386 (AGP, Biblioteca, P04).

" Sv. Jozefmarija, Zapiski z
druZinskega srecCanja, 27. 11. 1972; v:
Dos meses de catequesis, 1972, vol. I,
str. 616 (AGP, Biblioteca, P04).

® Francisek, apost. spod. Gaudete et
exsultate, St. 153.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-1-
beseda-ki-jezusu-ukrade-srce/ (11. Jan.
2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-1-beseda-ki-jezusu-ukrade-srce/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-1-beseda-ki-jezusu-ukrade-srce/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-1-beseda-ki-jezusu-ukrade-srce/

	Spoznavati Njega in sebe (1) – Beseda, ki Jezusu ukrade srce

