
opusdei.org

Spoznavati Njega in
sebe (1) – Beseda, ki
Jezusu ukrade srce

Dobri razbojnik je osvojil
Gospodovo srce in si odprl pot v
nebesa. Takšna je molitev:
beseda, ki Jezusu ukrade srce in
nam daje, da od tega trenutka
dalje živimo skupaj z njim.

22. Jan. 2023

Bilo je nekaj čez poldan, ko so bili na
gori Kalvarija, zunaj jeruzalemskega
obzidja, križani trije ljudje. To je bil
prvi veliki petek v zgodovini. Dva



izmed njih sta bila razbojnika, tretji
je bil edini popolnoma nedolžen
človek na svetu: Božji Sin. Eden od
dveh razbojnikov se je kljub hudemu
trpljenju in telesni izčrpanosti odločil
za kratek pogovor s Kristusom. S
svojimi ponižnimi besedami –
»spomni se me, ko prideš v svoje
kraljestvo« (Lk 23,42) – si je prislužil
zagotovilo samega učlovečenega
Boga, da bo že čez nekaj ur v raju.
Sveti Jožefmarija je bil pogosto
ganjen ob misli na dobrega
razbojnika, ki je »z eno besedo
Kristusu ukradel srce in si odprl
vrata v nebo«.[1] Morda bi lahko
molitev opredelili takole: beseda, ki
Jezusu ukrade srce in nam daje, da
od tega trenutka dalje živimo skupaj
z njim.

Dva dialoga na križu

Tudi mi upamo, da bo naša molitev
tako kot molitev dobrega razbojnika,
ki ga neko izročilo imenuje Dizma,



obrodila sadove. Hrepenimo po tem,
da bi dialog z Bogom spremenil naše
življenje. Ukrasti srce pomeni
osvojiti, zaljubiti se, navdušiti. Človek
krade, ker si tolikšne ljubezni ne
zasluži. Človek osvaja tisto, kar ni
njegova lastnina ali posest, vendar
po tem hrepeni. Molitev sloni na
nečem tako preprostem – vendar ne
majhnem –, kot je to, da se naučimo
sprejemati tolikšen dar v svoje srce
in dovoliti, da nas spremlja Jezus, ki
nikoli ne vsiljuje svojih darov, svoje
milosti ali svoje ljubezni.

Poleg Dizme je prav tako na lesu na
Kalvariji visel njegov sotrpin. V oči
bijoč je očitek, ki ga ta drugi
razbojnik nameni Jezusu: »Ali nisi ti
Mesija? Reši sebe in naju« (Lk 23,39).
To so besede, ki zmrazijo kakor
hladna prha. Kakšna je razlika med
tema dvema dialogoma? Oba sta
govorila z Jezusom, vendar je le
Dizma sprejel, kar mu je bil Učitelj
pripravljen dati. Izvršil je svoj



poslednji in najboljši udarec: tisto
prošnjo, da bi ga Kristus ohranil vsaj
v svojem spominu. Njegov tovariš pa
svojega srca ni ponižno odprl Njemu,
ki ga je želel osvoboditi preteklosti in
mu ponuditi neizmeren zaklad.
Zahteval je svojo pravico, da je
uslišan in rešen; zoperstavil se je
Jezusovi navidezni naivnosti in mu
očital prav tako navidezno pasivnost.
Morda je bil na tak način kradel že
od nekdaj: misleč, da si jemlje nazaj,
kar mu dejansko pripada. Po drugi
strani pa je Dizma vedel, da si
ničesar ne zasluži, in ta drža mu je
omogočila odpreti zakladnico božje
ljubezni. Spoznal je Boga, kakršen je
v resnici: Oče, predan vsakemu
izmed svojih otrok.

Ob teh dveh možnih dialogih, ki ju
najdemo v evangeliju, lahko
razumemo, da Gospod računa na
našo svobodo, da bi nas osrečil. Pa
tudi to, da človek včasih težko
dopusti, da bi bil ljubljen. Molitev je



lahko čudovit način za odkrivanje,
kaj Jezus čuti, misli in želi. Božje
življenje v nas je dar. V tem smislu je
molitev kanal, po katerem se preliva
tok ljubezni, ki nam jo želi ponuditi
Bog, nepričakovano povabilo, da si
na drugačen način pridobimo
resnično življenje.

Da bi si odprli nebeška vrata

Sveti Jožefmarija nas je spominjal, da
je Bog »hotel tvegati našo svobodo«.[2]

Morda se mu lahko za to držo
zahvalimo tako, da se tudi sami
odpremo njegovi svobodi. Mogli bi
celo reči, da v tem drugem primeru
sploh ne tvegamo; nevarnost je le
navidezna, saj imamo vsa zagotovila
za zmago: jamstvo njegove obljube so
žeblji, ki žarijo od ljubezni do nas. Če
na stvari gledamo s tega vidika, se
zavemo, kako nesmiselno je upiranje
božji volji, čeprav hitro ugotovimo,
da to pogosto počnemo. Dogaja se
nam, da »zdaj gledamo z ogledalom,



v uganki, takrat pa [bomo gledali] iz
obličja v obličje. Zdaj spoznavam
deloma, takrat pa bom spoznal,
kakor sem bil spoznan« (1 Kor 13,12).
Tako nam pravi sv. Pavel: ni boljšega
načina za spoznavanje samega sebe,
kot da se gledamo s Kristusovega
zornega kota, da svoje življenje
zremo z njegovimi očmi.

Dizma to dojame in se ne boji
velikega prepada med svojimi
osebnimi napakami in Jezusovo
dobroto. V ponižanem in
iznakaženem Kristusovem obličju
prepozna kralja vsega sveta; njegove
oči, ki ga nežno gledajo, mu vračajo
dostojanstvo in ga na nenavaden
način spominjajo, da je nadvse
ljubljen. Res je, da se srečni konec
zgodbe o dobrem razbojniku lahko
zdi nekako preveč enostaven. Vendar
nikoli ne bomo izvedeli, skozi kakšno
dramo spreobrnjenja je v tistih
trenutkih šlo njegovo srce in kakšna



je bila priprava, ki je zagotovo
omogočila to spreobrnjenje.

Biti odprt za tolikšno ljubezen je na
moč podobno odkrivanju, da je
molitev dar, najodličnejši kanal za
sprejemanje naklonjenosti nekega
srca, ki ne pozna mere niti
preračunljivosti. Podarjeno nam je
drugačno, polnejše, bolj izpolnjeno,
mnogo srečnejše in bolj smiselno
življenje. Papež Frančišek je dejal: »Z
molitvijo mu odpremo možnost za
potezo, damo mu prostor, da bo
lahko deloval in vstopal ter
zmagoval.«[3] Bog je tisti, ki nas bo
preoblikoval, Bog je tisti, ki nas bo
spremljal, on je tisti, ki bo storil vse;
od nas potrebuje le to, da mu kakor
pri igri odpremo možnost za potezo.
Ravno pri tem gibanju stopi na
prizorišče naša svoboda, ki je bila
pridobljena na Kristusovem križu.

Molitev nam pomaga razumeti, da
»kadar nas On kaj prosi, nam v



resnici ponuja dar. Nismo mi tisti, ki
mu storimo uslugo; Bog je tisti, ki
naše življenje razsvetli in ga napolni
s smislom.«[4] Ravno to je tisto, kar
mu ukrade srce: odprta vrata našega
življenja, ki se pusti obdelovati, ki se
pusti ljubiti, preoblikovati, ki hrepeni
po tem, da bi mu odgovorilo, četudi
ne ve prav dobro, kako naj to stori.
»Okusite in glejte, kako dober je
Gospod« (Ps 34,9). V teh nekaj
besedah je povzeta pot, po kateri
postajamo duše molitve, »kajti če ne
uvidimo, kaj vse smo od njega prejeli,
se nam tudi ne bo prebudila ljubezen
do njega«.[5] Kdaj smo Gospodu
nazadnje povedali, kako dober je?
Kako pogosto se ustavimo, da bi to
premišljevali in okušali?

Zato je čudenje bistveni del našega
molitvenega življenja: občudovanje
nečesa veličastnega, česar ne
zmoremo zaobjeti s svojimi merili.
To nas žene k vzklikanju: »Kako si
velik, kako si čudovit in kako dober!



In kako nespameten sem jaz, ki sem
te skušal razumeti. Kako majhen bi
bil ti, če bi te moja glava mogla
zaobjeti! Zaobjame pa te moje srce,
kar ni majhna stvar.«[6] Hvaljenje
Boga nas postavi v resničnost našega
odnosa s Kristusom, ublaži težo naših
skrbi in nam odstira obzorja, ki se jih
prej nismo nadejali. To so posledice
tega, da smo tvegali in se prepustili
božji svobodi.

Neskončno mnogo načinov molitve

Ko je bil sveti Jožefmarija na
potovanju v Mehiki, je na nekem
srečanju povedal anekdoto.
Pripovedoval je, kako je eden od
njegovih duhovnih sinov, filozof po
poklicu, nepričakovano dobil nalogo,
da vodi družinsko podjetje: »Ko mi je
govoril o poslu, sem ga pogledal, se
zasmejal in mu rekel: Posli? Denar, ki
ga boš zaslužil, lahko spraviš semkaj,
v mojo dlan, v kateri je več kot dovolj
prostora.« Minilo je mnogo let, ko ga



je znova srečal in mu dejal: »Tu je
moja roka. Ali ti nisem rekel, da vse,
kar zaslužiš, spravi sem? On pa je
vstal ter mi vpričo vseh poljubil dlan.
In rekel je: To je to. Objel sem ga in
mu odvrnil: Več kot obilno si mi
poplačal. Kar tako naprej, lopov, Bog
te blagoslovi!«[7]

V molitvi lahko prav zares poljubimo
božjo dlan; lahko mu izkažemo svojo
ljubezen kot edini zaklad, saj
drugega nimamo. Za nekatere ljudi je
že takšno, Gospodu namenjeno
dejanje dovolj, da se vnamejo v
molitvi, polni vzgibov in dobrih
sklepov. En pogled se jim zdi mnogo
zgovornejši kot tisoč besed. Radi bi se
dotaknili vsega, kar se tiče Boga. Pri
srečanju z Gospodom bi uživali v
prijetni sapi na obrežju Galilejskega
jezera. Tedaj čuti zaživijo in Jezusova
bližina vzbudi občutja, ki srce
napolnijo z mirom in veseljem. To
veselje spremlja potreba, da ga
nemudoma delimo z drugimi in da



razprostremo roke kakor Kristus, v
želji objeti ves svet in ga skupaj z
Njim odrešiti.

Toda načinov molitve je ogromno,
toliko, kot je ljudi. Kdo drug na
primer enostavno skuša zaslišati
kakšno besedo tolažbe. Jezus ne
skopari z besedami občudovanja do
tistih, ki jih potrebujejo: »Poglejte,
pravi Izraelec, v katerem ni
zvijače« (Jn 1,47). Tudi nam jih bo
naklonil, če odpremo svoje srce.
Nihče ni nikdar izrekel besed
ljubezni, kakršne je izrekel on. In
nihče jih ni izrekel s tolikšno milino
in tako resnično. Ko jih zaslišimo,
tedaj od Boga prejeta ljubezen
prodre v naš pogled. Tako se
naučimo gledati skupaj z Bogom. Na
ta način polagoma razberemo, kaj bi
lahko dosegli vsi naši prijatelji ali
prijateljice, če bi pustili, da jih
spremlja milost.



So tudi ljudje, ki uživajo v služenju
drugim, kot na primer Gospodova
prijateljica Marta, ki je prebivala v
Betaniji. Ko je bil Jezus, kot nam
pravi evangelij, pri njej na obisku, ni
rekel Marti, naj se usede, temveč jo je
povabil, naj pri svojem delu odkrije
edino potrebno stvar (prim. Lk
10,42). Ljudem, ki so podobni Marti,
je med molitvijo najbrž v tolažbo
misel, da Bog po njih deluje, da bi
mnoge duše privedel v nebesa. Svojo
molitev radi napolnijo z obrazi in
imeni konkretnih oseb. Potrebujejo
prepričanje o tem, da z vsem, kar
počnejo, soodrešujejo svet. Če si je
namreč Marija lahko izbrala
»najboljši del«, je to prav zato, ker je
Marta služila; slednji pa je bilo dovolj
zavedanje, da so ljudje okoli nje
srečni.

Spet drugi ljudje so bolj nagnjeni k
drobnim detajlom, k darilom, pa
četudi so prav majhne vrednosti. To
je izraz srca, ki nikoli ne preneha



misliti na druge in v življenju vedno
najde nekaj, kar se nanaša na
njegove drage. Takšnim ljudem bo
morda pomagalo, če se naučijo
odkrivati vse darove, s katerimi je
Bog posejal njihovo življenje. »Prav
zato, ker se molitev hrani iz božjega
daru, ki se izliva v naše življenje,
mora izražati bogastvo spominov.«[8]

Lahko hrepenijo po tem, da bi Boga 
presenetili s tisočerimi drobnimi
pozornostmi. Zanje je faktor
presenečenja zelo pomemben in ni
jim težko uganiti, kaj Gospoda očara.
Gre sicer za skrivnost, vendar Njega
tudi najmanjša pozornost navda s
hvaležnostjo, da mu zasijejo oči.
Vsaka duša, ki jo skušamo približati
njegovi ljubezni – kot je bila Dizmova
v svojih poslednjih trenutkih –, mu
na novo ukrade srce.

Ne da bi hoteli v vnaprej določene
sheme zaobjeti vse možnosti, lahko
omenimo tudi duše, ki izrazito
potrebujejo preživljanje časa z



ljubljeno osebo. Morda jim bo blizu
to, da na primer Jezusa tolažijo. Ves
čas, ki ga potrošijo v družbi ljubljene
osebe, se jim zdi premalo. Da bi
zaznali božjo naklonjenost, jim bo
morda v pomoč misel na Nikodema,
ki ga je Jezus sprejel v vzdušju
nekega doma, prav prikladnega za
zaupnosti, ko sta imela pred seboj še
vso noč. Prav zaradi tega skupaj
preživetega časa se bo Nikodem v
najtežjih trenutkih zmogel zavzeti za
Jezusa in mu biti blizu, ko bo druge
premagal strah.

Včasih mislimo, da spoznati sebe
pomeni prepoznati svoje napake; kar
drži, vendar to ni vsa resnica.
Globoko poznavanje svojega srca in
svojih najglobljih hrepenenj je ključ
do tega, da lahko prisluhnemo Bogu
in pustimo, da nas napolni njegova
ljubezen.

* * *



Pogovor med Jezusom in dobrim
razbojnikom je bil kratek, toda
močan. Dizma je odkril, da je v
tistem vélikem nedolžnem
Kristusovem srcu špranja, skozi
katero ga je bilo mogoče zlahka 
osvojiti. Božjo voljo, ki je pogosto
temačna in boleča, je osvetlila
ponižna razbojnikova prošnja.
Gospodova edina želja je, da bi bili
srečni, zelo srečni, najsrečnejši na
svetu. Dobri razbojnik se je splazil
skozi to špranjo in si prilastil največji
zaklad. Devica Marija je bila priča,
kako je Dizma stopil v bran njenega
sina. Morda je z enim samim
pogledom Jezusa zaprosila, naj ga
reši. In Kristus, ki svoji materi ne
more ničesar odreči, mu je dejal:
»Danes boš z menoj v raju« (Lk
23,43).

Diego Zalbidea



[1] Sv. Jožefmarija, Križev pot, 12.
postaja, 4.

[2] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja mimo,
št. 113.

[3] Frančišek, apost. spod. Christus
vivit, št. 155.

[4] Fernando Ocáriz, članek Luč, da bi
videli – moč, da bi hoteli, v:ABC, 18. 9.
2018.

[5] Sv. Terezija Avilska, Lastni
življenjepis, 10, 4; Karmel Sora 1998,
str. 63.

[6] Sv. Jožefmarija, Zapiski nagovorov,
9. 6. 1974; v: Catequesis, 1974/1, str.
386 (AGP, Biblioteca, P04).

[7] Sv. Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 27. 11. 1972; v: 
Dos meses de catequesis, 1972, vol. II,
str. 616 (AGP, Biblioteca, P04).

[8] Frančišek, apost. spod. Gaudete et
exsultate, št. 153.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-1-
beseda-ki-jezusu-ukrade-srce/ (11. Jan.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-1-beseda-ki-jezusu-ukrade-srce/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-1-beseda-ki-jezusu-ukrade-srce/
https://opusdei.org/sl-si/article/spoznavati-njega-in-sebe-1-beseda-ki-jezusu-ukrade-srce/

	Spoznavati Njega in sebe (1) – Beseda, ki Jezusu ukrade srce

