
opusdei.org

Skrb za notranje
življenje v digitalni
dobi

Klici, sporočila, tweeti,
opomniki … telefoni in
računalniki so spremenili naš
dostop do stvarnosti. Kako
doseči, da nam bodo v pomoč
pri našem običajnem življenju v
služenju Bogu in drugim?

16. Sep. 2015

Nove tehnologije so pomnožile
volumen informacij, ki jih prejmemo
v vsakem trenutku, in morda nas



danes več ne preseneča dejstvo, da v
realnem času dobivamo novice iz
oddaljenih krajev. Biti na tekočem in
imeti podatke o dogodkih je vedno
lažje. Morda pa se pojavljajo novi
izzivi, še zlasti tale: kako upravljati z
informacijskimi sredstvi?

Povečanje količine razpoložljivih
informacij nalaga vsakomur izmed
nas potrebo po tem, da vzdržuje
refleksivno držo. Se pravi sposobnost
razločevati podatke, ki kaj veljajo, od
tistih, ki ne doprinesejo ničesar.
Včasih je zapleteno, kajti »hitrost, s
katero si sledijo informacije, presega
našo zmožnost refleksije in
presojanja ter posamezniku ne
dopušča umerjenega in korektnega
izražanja.«[1] Če slednjemu dodamo
še to, da nam komunikacijske
tehnologije nudijo veliko količino
dražljajev, ki zahtevajo našo
pozornost (besedilna sporočila, slike,
glasba), obstaja očitno tveganje, da se
navadimo na takojšen odgovor z



naše strani, brez da bi se ozirali na
aktivnost, ki se ji v tistem trenutku
posvečamo.

Tišina je del komunikacijskega
procesa; trenutki refleksije človeku
omogočajo, da usvoji sporočilo, ki ga
je zaznal, in ustrezno odgovori
svojemu sogovorniku: »Poslušamo in
tako bolje spoznavamo sami sebe;
tako se rodi in poglobi razmišljanje;
jasneje razumemo to, kar želimo
povedati, in kar pričakujemo od
drugega; sami izberemo način
izražanja.«[2]

V krščanskem življenju igra tišina
nadvse pomembno vlogo, saj je pogoj
za ohranjanje notranjega vzdušja, ki
omogoča, da slišimo glas Svetega
Duha in se ravnamo po njegovih
nagibih. Sveti Jožefmarija je
povezoval tišino, rodovitnost in
učinkovitost[3], papež Frančišek nas
prosi za molitev, »da bi moški in
ženske našega časa, ki jih pogosto od



vseh strani obdaja hrup, znova
odkrili vrednost tišine in bi znali
poslušati Boga in svoje brate.«[4]
Kako lahko dosežemo to notranjo
držo v okolju, zaznamovanem z
novimi tehnologijami?

Krepost zmernosti, naša
zaveznica

Sveti Jožefmarija nam je zaupal
izkušnjo, s katero se je lahko
poistovetiti: “Po glavi se mi pletejo
reči v najbolj neprimernih
trenutkih …," praviš. Zato sem ti
priporočal, da se potrudiš
pridobiti nekaj časa notranje
tišine … ter varovanje zunanjih in
notranjih čutov.[5]Da bi dosegli
zbranost, s pomočjo katere bi svoje
zmožnosti usmerili v opravilo, s
katerim se ukvarjamo, in bi ga tako
mogli posvečevati, se je potrebno
vaditi v varovanju čutov. To pa še
posebej velja za uporabo
informacijske tehnologije, ki jo je



treba — tako kot vse materialne
dobrine — uporabljati zmerno.

Krepost zmernosti je naša zaveznica
pri ohranjanju notranje svobode, ko
se gibljemo po digitalnem svetu. 
Zmernost je gospostvo[6], ker ureja
naše težnje k dobremu pri uporabi
orodij, ki jih imamo na razpolago.
Vodi nas k temu, da pravilno
uporabljamo stvari, ker jim dajemo
njihovo pravično vrednost skladno z
dostojanstvom božjih otrok.

Če se želimo pravilno odločiti pri
izbiri elektronskih naprav, pri
sklepanju naročnine na storitve ali
celo pri uporabi brezplačnih
informacijskih sredstev, je
razumljivo, da upoštevamo njihovo
privlačnost in uporabnost, pa tudi
vprašanje, ali ustrezajo zmernemu
slogu življenja. Je to nekaj, s čimer
bom bolje izkoristil čas, ali pa mi bo
prineslo nezaželeno raztresenost?
Upravičuje neka dodatna



funkcionalnost nov nakup, ali pa
lahko še naprej uporabljam napravo,
ki jo že imam?

Ideal svetosti pomeni iti onkraj tega,
kar je zgolj dopustno — ali lahko …
—, in se vprašati: Ali me bo to bolj
približalo Bogu? To vprašanje dobro
osvetljuje neki odgovor svetega
Pavla, namenjen Korinčanom: »Vse
mi je dovoljeno, vendar ni vse
koristno! Vse mi je dovoljeno, toda
jaz se ne bom dal ničemur
podvreči!«[7] Ta apostolova potrditev
samoobvladanja postane aktualna na
nov način ob pogledu na nekatere
izdelke ali informacijske storitve, ki
ob tem, ko ponujajo takojšnjo ali
relativno hitro zadostitev, spodbujajo
ponavljanje. Če znamo postaviti mejo
njihovi uporabi, se lahko izognemo
pojavom pretiranih želja ali v
skrajnih primerih celo odvisnosti. Na
tem področju nam lahko koristi ta
kratek nasvet: Navadi se reči
ne[8],za katerim se skriva klic k boju



v pozitivnem duhu, kot je pojasnjeval
sv. Jožefmarija: Iz te notranje
zmage namreč izhaja mir v našem
srcu in mir, ki ga prinašamo v
naše domove — vsakdo v svojega
—, ter mir, ki ga prinašamo družbi
in vsemu svetu.[9]

Uporaba novih tehnologij bo odvisna
od okoliščin in potreb vsakega
posameznika. Zato mora na tem
področju vsakdo ob pomoči drugih
najti svojo mero. Vselej se velja
vprašati, ali je uporaba zmerna.
Sporočila, na primer, so lahko
koristna za to, da pokažemo bližino
prijatelju, ampak če bi bila tako
pogosta, da bi povzročala stalne
prekinitve pri delu ali študiju, bi
verjetno s tem zašli v banalnost in
zapravljanje časa. V tem primeru
nam bo samoobvladanje pomagalo
premagati nepotrpežljivost in
odložiti odgovor na kasnejši
trenutek, tako da se bomo lahko
posvetili dejavnosti, ki zahteva



koncentracijo, ali preprosto posvetili
pozornost osebi, s katero se ravno
takrat pogovarjamo.

Določene drže pomagajo k življenju
zmernosti na tem področju. Na
primer, priključitev mrežnega
dostopa od določene ure dalje,
določitev, kolikokrat na dan
pogledamo socialna omrežja ali
prebiramo elektronsko pošto,
ugašanje naprav ponoči, izogibanje
njihovi uporabi med obroki in v
trenutkih zbranosti, kot so na
primer, dnevi, namenjeni duhovni
obnovi. Internet je mogoče
uporabljati na primernem kraju in
času, tako da se ne znajdeš v situaciji,
da bi brskal po spletu brez
konkretnega cilja s tveganjem, da
naletiš na vsebine, ki nasprotujejo
krščanskemu slogu življenja, oz. vsaj
izgubljaš čas s trivialnostmi.

Prepričanje, da naša najvišja
hrepenenja presegajo hitre



zadovoljitve, ki nam jih lahko
prinese en sam klik, daje smisel
prizadevanju za življenje zmernosti.
Preko te kreposti se oblikuje trdna
osebnost in življenje takrat
ponovno dobi odtenke, ki jih je
prekrila nezmernost; človek je
ponovno zmožen skrbeti za druge,
z vsemi deliti, kar je njegovega, se
posvečati velikim nalogam.[10]

Vrednost študija

Navada (habitus) študija, ki željo po
spoznavanju usmerja k plemenitim
ciljem, se navadno povezuje z
zmernostjo. Sveti Tomaž označuje
krepost studiositas kot »določeno
navdušujoče zanimanje za
pridobivanje spoznanja o
stvareh«[11], kar pomeni
premagovanje udobja in lenobe. Čim
intenzivneje se um posveča nečemu,
ker je to spoznal, tem bolj se razvija
njegova želja po učenju in znanju.



Želja po znanju človeka bogati, kadar
je v službi drugih, in prispeva k
spodbujanju pravilne ljubezni do
sveta, s katero sledimo razvoju
kulturne in družbene stvarnosti, v
kateri se gibljemo in ki jo hočemo
ponesti k Bogu. Toda to ni isto, kot
gledati samo na zunanjost ali se
prepuščati radovednosti, ki se na
primer pokaže v tem, da hočemo biti
o vsem obveščeni ali da nočemo
ničesar zamuditi. Takšen neurejen
pristop bi se nazadnje končal v
površinskosti, v umski raztresenosti,
v težavnosti za ohranjanje odnosa z
Bogom, v izgubi apostolske
gorečnosti.

Nove tehnologije so zaradi širjenja
virov dostopnih informacij velika
pomoč na tako različnih področjih,
kot so znanstveno-raziskovalni
projekti ali pa izbira kraja za
družinski dopust. Vendar pa
obstajajo tudi različne oblike nereda
v želji po spoznavanju: tako lahko



nekdo opusti določeno raziskovalno
delo, ki zanj pomeni obveznost, in se
posveti »drugemu, manj koristnemu
raziskovanju«.[12] Na primer, ko se
pozornost osredotoči na
odgovarjanje sporočila ali na
najnovejšo posodobitev, namesto
skoncentriranosti na študij ali delo.

Nenadzorovana radovednost, ki jo sv.
Tomaž označuje kot »tavajoča
vznemirjenost duha«[13], lahko
privede do zakrknjenosti: do žalosti v
srcu, do obremenjenosti duše, ki ne
zmore odgovoriti na svojo
poklicanost, ki zahteva pozornost in
trud pri stiku z bližnjim in z Bogom.
Zakrknjenost je združljiva z določeno
živahnostjo uma in telesa, ki pa zgolj
odseva notranjo nestabilnost. Po
drugi strani pa navajenost na študij
ohranja trdnost ob času za delo in pri
druženju z drugimi, daje učinkovitost
času, ki ga uporabljamo in celo
pripomore k temu, da najdemo



zadovoljstvo v aktivnostih, ki
zahtevajo umski napor.

Zavarovati čas tišine

Zmernost zravna pot do svetosti, saj
gradi notranji red, ki omogoča
uporabo uma in volje za to, s čimer
smo trenutno zaposleni. Si zares
želiš biti svetnik? — Izpolnjuj
majhne dolžnosti vsakega
trenutka. Stori, kar moraš storiti,
in bodi v tem, kar delaš.[14]Da bi
prejel božjo milost, da bi rasel v
svetosti, se mora kristjan zatopiti v
dejavnost, ki je prvina njegovega
posvečevanja.

Ali nove tehnologije spodbujajo
površinskost? Brez dvoma bo to
odvisno od načina, kako jih
uporabljamo. Vseeno pa je treba
vnaprej predvideti nevarnost
raztresenosti: Dopuščaš, da se tvoji
čuti in sposobnosti napajajo v
vsaki mlaki. — Potem ostaneš brez
pravega temelja, tvoja pozornost



se razprši, tvoja volja zaspi,
prebudi pa se tvoje poželenje.[15]

Kadar se človek prepusti
raztresenosti zaradi neurejene
uporabe telefona ali interneta, je
očitno, da se pojavijo ovire za razvoj
molitvenega življenja. Vseeno pa nas
krščanski duh vodi k temu, da
ohranjamo umirjenost, medtem ko se
spretno gibljemo skozi različne
okoliščine modernega življenja: Božji
otroci moramo biti
kontemplativni: ljudje, ki sredi
trušča množice znamo najti tišino
duše v nenehnem pogovoru z
Gospodom.[16]

Sveti Jožefmarija je pravil: Tišina je
kot vratar notranjega življenja,
[17]in v tej smeri je vernike, ki živijo
sredi sveta, spodbujal, naj imajo
trenutke večje zbranosti, kar je
združljivo z intenzivnim delom.
Poseben pomen je dajal pripravi na
sveto mašo. V okolju, prepojenem z



novimi tehnologijami, znajo kristjani
najti čas za pogovor z Bogom, pri
katerem se zberejo čuti, domišljija,
um, volja. Tako kot prerok Elija
odkrijemo Gospoda ne v hrupu prvin
in okolja, temveč v lahnem šumljanju.
[18]

Zbranost, ki odpira vrata za pogovor
z Jezusom Kristusom, zahteva, da
postavimo ob stran aktivnosti, ki bi
terjale našo pozornost. Molitev
vključuje predpostavko, da se
odklopimo od tega, kar bi nas lahko
raztreslo, in pogosto bo primerno, da
je odklop opravljen “fizično": tako da
onemogočimo obvestila na neki
napravi, da zapremo aktivne
programe, ali da napravo konec
koncev ugasnemo. To je trenutek, ko
povzdignemo pogled h Gospodu in
prepustimo njegovim rokam vse
ostalo.

Po drugi strani nas tišina vodi k
pozornosti do drugih in krepi



bratstvo, tako da odkrijemo osebe, ki
potrebujejo pomoč, ljubezen in
prijaznost.[19] V dobi, ko imamo na
voljo tehnološka sredstva, ki nas
nekako silijo k temu, da ves naš dan
zapolnimo z iniciativami, z
aktivnostmi, s hrupom, je dobro, da
znamo doseči tišino zunaj in znotraj
nas. V tem pogledu, nas je ob
razmišljanju o vlogi komunikacijskih
sredstev v sodobni kulturi papež
Frančišek povabil, »naj znova
pridobimo določen čut za počasnost
in umirjenost. To zahteva čas in
sposobnost ohranjati tišino ter
poslušati. (…) Če imamo pristno željo
poslušati druge, potem se bomo
naučili gledati svet z drugačnimi
očmi in ceniti človeško izkušnjo tako,
kot se izraža v različnih kulturah in
tradicijah.«[20] Prizadevanje za
oblikovanje osebne drže poslušanja
in spodbujanje tega, da se daje
prostor tišini, nas odpira za druge, na
poseben način pa nas odpira za božje
delovanje v naših dušah in v svetu.



[1] Frančišek, Sporočilo za Svetovni
dan družbenega komuniciranja, 24. 1.
2014.

[2] Benedikt XVI., Sporočilo za
Svetovni dan družbenega
komuniciranja, 24. 1. 2012.

[3] Prim. Brazda, 300 in 530.

[4] Frančišek, Splošni namen za
apostolat molitve za september 2013.

[5] Sv. Jožefmarija, Brazda, 670.

[6] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, 84.

[7] 1 Kor 6,12.

[8] Sv. Jožefmarija, Pot, 5.

[9] Sv. Jožefmarija, Zapiski s srečanja,
28. 10. 1972.

[10] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji,
84.



[11] Sv. Tomaž Akvinski, S. Th. II-II, q.
166, a. 2 ad 3.

[12] Sv. Tomaž Akvinski, S. Th. II-II, q.
167, a. 1 resp.

[13] Sv. Tomaž Akvinski, De Malo, q.
11, a. 4.

[14] Sv. Jožefmarija, Pot, 815.

[15] Sv. Jožefmarija, Pot, 375.

[16] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, 738.

[17] Sv. Jožefmarija, Pot, 281.

[18] Prim. 1 Kr 19,11-13.

[19] Sv. Jožefmarija, Pogovori z msgr.
Escrivájem, 96.

[20] Frančišek, Sporočilo za Svetovni
dan družbenega komuniciranja, 24. 1.
2014.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/skrb-za-notranje-zivljenje-v-

digitalni-dobi/ (21. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/skrb-za-notranje-zivljenje-v-digitalni-dobi/
https://opusdei.org/sl-si/article/skrb-za-notranje-zivljenje-v-digitalni-dobi/
https://opusdei.org/sl-si/article/skrb-za-notranje-zivljenje-v-digitalni-dobi/

	Skrb za notranje življenje v digitalni dobi

