opusdei.org

Skrb za notranje
Zivljenje v digitalni
dobi

Klici, sporocila, tweeti,
opomniki ... telefoni in
racunalniki so spremenili na$
dostop do stvarnosti. Kako
doseci, da nam bodo v pomoc
pri naSem obicCajnem zivljenju v
sluzenju Bogu in drugim?

16. Sep. 2015

Nove tehnologije so pomnoZile
volumen informacij, ki jih prejmemo
v vsakem trenutku, in morda nas



danes veC ne preseneca dejstvo, da v
realnem ¢asu dobivamo novice iz
oddaljenih krajev. Biti na tekoCem in
imeti podatke o dogodkih je vedno
lazje. Morda pa se pojavljajo novi
izzivi, Se zlasti tale: kako upravljati z
informacijskimi sredstvi?

Povecanje koliine razpolozljivih
informacij nalaga vsakomur izmed
nas potrebo po tem, da vzdrZzuje
refleksivno drZo. Se pravi sposobnost
razlocCevati podatke, ki kaj veljajo, od
tistih, ki ne doprinesejo nicesar.
Vcasih je zapleteno, kajti »hitrost, s
katero si sledijo informacije, presega
naso zmoznost refleksije in
presojanja ter posamezniku ne
dopusca umerjenega in korektnega
izrazanja.«[1] Ce slednjemu dodamo
Se to, da nam komunikacijske
tehnologije nudijo veliko koli¢ino
drazljajev, ki zahtevajo naSo
pozornost (besedilna sporocila, slike,
glasba), obstaja ocCitno tveganje, da se
navadimo na takojSen odgovor z



nase strani, brez da bi se ozirali na
aktivnost, ki se ji v tistem trenutku
posvecamo.

TiSina je del komunikacijskega
procesa; trenutki refleksije cloveku
omogocajo, da usvoji sporocilo, ki ga
je zaznal, in ustrezno odgovori
svojemu sogovorniku: »PosluSamo in
tako bolje spoznavamo sami sebe;
tako se rodi in poglobi razmisljanje;
jasneje razumemo to, kar zZelimo
povedati, in kar pri¢cakujemo od
drugega; sami izberemo nacin
izrazanja.«[2]

V kr$€anskem Zivljenju igra tiSina
nadvse pomembno vlogo, saj je pogoj
za ohranjanje notranjega vzdusja, ki
omogoca, da sliSimo glas Svetega
Duha in se ravnamo po njegovih
nagibih. Sveti JoZefmarija je
povezoval tiSino, rodovitnost in
ucCinkovitost[3], papeZ FranciSek nas
prosi za molitev, »da bi moSski in
Zenske nasSega Casa, ki jih pogosto od



vseh strani obdaja hrup, znova
odkrili vrednost tiSine in bi znali
poslusati Boga in svoje brate.«[4]
Kako lahko doseZemo to notranjo
drzo v okolju, zaznamovanem z
novimi tehnologijami?

Krepost zmernosti, nasa
zaveznica

Sveti Jozefmarija nam je zaupal
izkusnjo, s katero se je lahko
poistovetiti: “Po glavi se mi pletejo
reci v najbolj neprimernih
trenutkih ...," pravis. Zato sem ti
priporocal, da se potrudis
pridobiti nekaj ¢asa notranje
tiSine ... ter varovanje zunanjih in
notranjih ¢utov.[5]Da bi dosegli
zbranost, s pomocjo katere bi svoje
zmoznosti usmerili v opravilo, s
katerim se ukvarjamo, in bi ga tako
mogli posvecevati, se je potrebno
vaditi v varovanju cutov. To pa Se
posebej velja za uporabo
informacijske tehnologije, ki jo je



treba — tako kot vse materialne
dobrine — uporabljati zmerno.

Krepost zmernosti je nasa zaveznica
pri ohranjanju notranje svobode, ko
se gibljemo po digitalnem svetu.
Zmernost je gospostvo[6], ker ureja
naSe teznje k dobremu pri uporabi
orodij, ki jih imamo na razpolago.
Vodi nas k temu, da pravilno
uporabljamo stvari, ker jim dajemo
njihovo pravi¢no vrednost skladno z
dostojanstvom boZjih otrok.

Ce se Zelimo pravilno odlo¢iti pri
izbiri elektronskih naprav, pri
sklepanju narocnine na storitve ali
celo pri uporabi brezpla¢nih
informacijskih sredstev, je
razumljivo, da upoStevamo njihovo
privlacnost in uporabnost, pa tudi
vprasanje, ali ustrezajo zmernemu
slogu Zivljenja. Je to nekaj, s cimer
bom bolje izkoristil ¢as, ali pa mi bo
prineslo nezaZeleno raztresenost?
UpravicCuje neka dodatna



funkcionalnost nov nakup, ali pa
lahko Se naprej uporabljam napravo,
ki jo Ze imam?

Ideal svetosti pomeni iti onkraj tega,
kar je zgolj dopustno — ali lahko ...
—, in se vpraSati: Ali me bo to bolj
pribliZalo Bogu? To vpraSanje dobro
osvetljuje neki odgovor svetega
Pavla, namenjen KorinCanom: »Vse
mi je dovoljeno, vendar ni vse
koristno! Vse mi je dovoljeno, toda
jaz se ne bom dal ni¢emur
podvrecil«[7] Ta apostolova potrditev
samoobvladanja postane aktualna na
nov nacin ob pogledu na nekatere
izdelke ali informacijske storitve, ki
ob tem, ko ponujajo takojs$njo ali
relativno hitro zadostitev, spodbujajo
ponavljanje. Ce znamo postaviti mejo
njihovi uporabi, se lahko izognemo
pojavom pretiranih Zelja ali v
skrajnih primerih celo odvisnosti. Na
tem podrocju nam lahko koristi ta
kratek nasvet: Navadi se reci
ne[8],za katerim se skriva klic k boju



v pozitivnem duhu, kot je pojasnjeval
sv. JoZzefmarija: Iz te notranje
zmage namrec izhaja mir v nasem
srcu in mir, ki ga prinasamo v
nase domove — vsakdo v svojega
—, ter mir, ki ga prinasamo druzbi
in vsemu svetu.[9]

Uporaba novih tehnologij bo odvisna
od okolisCin in potreb vsakega
posameznika. Zato mora na tem
podrocju vsakdo ob pomoci drugih
najti svojo mero. Vselej se velja
vprasati, ali je uporaba zmerna.
Sporocila, na primer, so lahko
koristna za to, da pokazemo bliZino
prijatelju, ampak Ce bi bila tako
pogosta, da bi povzrocala stalne
prekinitve pri delu ali Studiju, bi
verjetno s tem zaSli v banalnost in
zapravljanje Casa. V tem primeru
nam bo samoobvladanje pomagalo
premagati nepotrpeZljivost in
odloziti odgovor na kasnejsi
trenutek, tako da se bomo lahko
posvetili dejavnosti, ki zahteva



koncentracijo, ali preprosto posvetili
pozornost osebi, s katero se ravno
takrat pogovarjamo.

Dolocene drze pomagajo k Zivljenju
zmernosti na tem podrocju. Na
primer, priklju¢itev mreznega
dostopa od doloCene ure dalje,
doloditev, kolikokrat na dan
pogledamo socialna omrezja ali
prebiramo elektronsko posto,
ugasanje naprav ponoci, izogibanje
njihovi uporabi med obroki in v
trenutkih zbranosti, kot so na
primer, dnevi, namenjeni duhovni
obnovi. Internet je mogoce
uporabljati na primernem kraju in
Casu, tako da se ne znajdes v situaciji,
da bi brskal po spletu brez
konkretnega cilja s tveganjem, da
naletiS na vsebine, ki nasprotujejo
krS€anskemu slogu Zivljenja, 0z. vsaj
izgubljas Cas s trivialnostmi.

Prepricanje, da nasa najvisja
hrepenenja presegajo hitre



zadovoljitve, ki nam jih lahko
prinese en sam klik, daje smisel
prizadevanju za zivljenje zmernosti.
Preko te kreposti se oblikuje trdna
osebnost in Zivljenje takrat
ponovno dobi odtenke, ki jih je
prekrila nezmernost; ¢lovek je
ponovno zmozen skrbeti za druge,
z vsemi deliti, kar je njegovega, se
posvecati velikim nalogam.[10]

Vrednost Studija

Navada (habitus) Studija, ki Zeljo po
spoznavanju usmerja k plemenitim
ciljem, se navadno povezuje z
zmernostjo. Sveti Tomaz oznacuje
krepost studiositas kot »doloCeno
navdus$ujoCe zanimanje za
pridobivanje spoznanja o
stvareh«[11], kar pomeni
premagovanje udobja in lenobe. Cim
intenzivneje se um posveca necemu,
ker je to spoznal, tem bolj se razvija
njegova Zelja po u€enju in znanju.



Zelja po znanju ¢loveka bogati, kadar
je v sluzbi drugih, in prispeva k
spodbujanju pravilne ljubezni do
sveta, s katero sledimo razvoju
kulturne in druZzbene stvarnosti, v
kateri se gibljemo in ki jo hoCemo
ponesti k Bogu. Toda to ni isto, kot
gledati samo na zunanjost ali se
prepuscati radovednosti, ki se na
primer pokaZe v tem, da hoc¢emo biti
0 vsem obvesceni ali da noCemo
niCesar zamuditi. TakSen neurejen
pristop bi se nazadnje koncal v
povrsinskosti, v umski raztresenosti,
v teZzavnosti za ohranjanje odnosa z
Bogom, v izgubi apostolske
gorecnosti.

Nove tehnologije so zaradi Sirjenja
virov dostopnih informacij velika
pomoc na tako razli¢nih podrogjih,
kot so znanstveno-raziskovalni
projekti ali pa izbira kraja za
druzinski dopust. Vendar pa
obstajajo tudi razliCne oblike nereda
v Zelji po spoznavanju: tako lahko



nekdo opusti doloCeno raziskovalno
delo, ki zanj pomeni obveznost, in se
posveti »drugemu, manj koristnemu
raziskovanju«.[12] Na primer, ko se
pozornost osredotoci na
odgovarjanje sporocila ali na
najnovejsSo posodobitev, namesto
skoncentriranosti na Studij ali delo.

Nenadzorovana radovednost, ki jo sv.
TomaZz oznacuje kot »tavajoca
vznemirjenost duha«[13], lahko
privede do zakrknjenosti: do Zalosti v
srcu, do obremenjenosti duse, ki ne
zmore odgovoriti na svojo
poklicanost, ki zahteva pozornost in
trud pri stiku z bliZnjim in z Bogom.
Zakrknjenost je zdruZljiva z doloc¢eno
Zivahnostjo uma in telesa, ki pa zgolj
odseva notranjo nestabilnost. Po
drugi strani pa navajenost na Studij
ohranja trdnost ob Casu za delo in pri
druZenju z drugimi, daje ucinkovitost
Casu, ki ga uporabljamo in celo
pripomore k temu, da najdemo



zadovoljstvo v aktivnostih, ki
zahtevajo umski napor.

Zavarovati cas tiSine

Zmernost zravna pot do svetosti, saj
gradi notranji red, ki omogoca
uporabo uma in volje za to, s ¢imer
smo trenutno zaposleni. Si zares
Zelis biti svetnik? — Izpolnjuj
majhne dolZnosti vsakega
trenutka. Stori, kar moras storiti,
in bodi v tem, kar delas.[14]Da bi
prejel bozjo milost, da bi rasel v
svetosti, se mora Kristjan zatopiti v
dejavnost, ki je prvina njegovega
posvecevanja.

Ali nove tehnologije spodbujajo
povrsinskost? Brez dvoma bo to
odvisno od nacina, kako jih
uporabljamo. Vseeno pa je treba
vnaprej predvideti nevarnost
raztresenosti: Dopuscas, da se tvoji
cuti in sposobnosti napajajo v
vsaki mlaki. — Potem ostanes brez
pravega temelja, tvoja pozornost



se razprsi, tvoja volja zaspi,
prebudi pa se tvoje poZelenje.[15]

Kadar se Clovek prepusti
raztresenosti zaradi neurejene
uporabe telefona ali interneta, je
oCitno, da se pojavijo ovire za razvoj
molitvenega Zivljenja. Vseeno pa nas
krséanski duh vodi k temu, da
ohranjamo umirjenost, medtem ko se
spretno gibljemo skozi razli¢ne
okoliS¢ine modernega Zivljenja: BoZji
otroci moramo biti
kontemplativni: ljudje, ki sredi
trus¢a mnoZice znamo najti tisino
duse v nenehnem pogovoru z
Gospodom.[16]

Sveti Jozefmarija je pravil: TiSina je
kot vratar notranjega Zivljenja,
[17]in v tej smeri je vernike, ki Zivijo
sredi sveta, spodbujal, naj imajo
trenutke vecje zbranosti, kar je
zdruZljivo z intenzivnim delom.
Poseben pomen je dajal pripravi na
sveto maso. V okolju, prepojenem z



novimi tehnologijami, znajo kristjani
najti ¢as za pogovor z Bogom, pri
um, volja. Tako kot prerok Elija
odkrijemo Gospoda ne v hrupu prvin
in okolja, temvec v lahnem Sumljanju.

[18]

Zbranost, ki odpira vrata za pogovor
z Jezusom Kristusom, zahteva, da
postavimo ob stran aktivnosti, ki bi
terjale naso pozornost. Molitev
vkljuCuje predpostavko, da se
odklopimo od tega, kar bi nas lahko
raztreslo, in pogosto bo primerno, da
je odklop opravljen “fiziCno": tako da
onemogocimo obvestila na neki
napravi, da zapremo aktivne
programe, ali da napravo konec
koncev ugasnemo. To je trenutek, ko
povzdignemo pogled h Gospodu in
prepustimo njegovim rokam vse
ostalo.

Po drugi strani nas tiSina vodi k
pozornosti do drugih in krepi



bratstvo, tako da odkrijemo osebe, ki
potrebujejo pomod, ljubezen in
prijaznost.[19] V dobi, ko imamo na
voljo tehnoloska sredstva, ki nas
nekako silijo k temu, da ves nas dan
zapolnimo z iniciativami, z
aktivnostmi, s hrupom, je dobro, da
znamo doseci tiSino zunaj in znotraj
nas. V tem pogledu, nas je ob
razmiSljanju o vlogi komunikacijskih
sredstev v sodobni kulturi papez
FranciSek povabil, »naj znova
pridobimo dolocen Cut za pocasnost
in umirjenost. To zahteva €as in
sposobnost ohranjati tiSino ter
poslusati. (...) Ce imamo pristno Zeljo
poslusati druge, potem se bomo
naucili gledati svet z druga¢nimi
ocmi in ceniti ¢lovesko izkusnjo tako,
kot se izraZa v razli¢nih kulturah in
tradicijah.«[20] Prizadevanje za
oblikovanje osebne drZe posluSanja
in spodbujanje tega, da se daje
prostor tiSini, nas odpira za druge, na
poseben nacin pa nas odpira za bozje
delovanje v nasSih duSah in v svetu.



[1] FranciSek, Sporocilo za Svetovni
dan druZbenega komuniciranja, 24. 1.
2014.

[2] Benedikt XVI., Sporocilo za
Svetovni dan druZbenega
komuniciranja, 24. 1. 2012.

[3] Prim. Brazda, 300 in 530.

[4] FranciSek, Splosni namen za
apostolat molitve za september 2013.

[5] Sv. JoZefmarija, Brazda, 670.

[6] Sv. JoZefmarija, BoZji prijatelji, 84.
[7]1 1 Kor 6,12.

[8] Sv. JoZefmarija, Pot, 5.

[9] Sv. JoZefmarija, Zapiski s srecanja,
28.10.1972.

[10] Sv. JoZefmarija, BoZji prijatelji,
84.



[11] Sv. Tomaz Akvinski, S. Th. II-1, q.
166, a. 2 ad 3.

[12] Sv. Tomaz Akvinski, S. Th. II-1], q.
167, a. 1 resp.

[13] Sv. Tomaz Akvinski, De Malo, q.
11, a. 4.

[14] Sv. Jozefmarija, Pot, 815.

[15] Sv. JoZefmarija, Pot, 375.

[16] Sv. JoZefmarija, Kovacnica, 738.
[17] Sv. JoZefmarija, Pot, 281.

[18] Prim. 1 Kr 19,11-13.

[19] Sv. JoZefmarija, Pogovori z msgr.
Escrivdjem, 96.

[20] FranciSek, Sporocilo za Svetovni
dan druzbenega komuniciranja, 24. 1.
2014.




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/skrb-za-notranje-zivljenje-v-
digitalni-dobi/ (21. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/skrb-za-notranje-zivljenje-v-digitalni-dobi/
https://opusdei.org/sl-si/article/skrb-za-notranje-zivljenje-v-digitalni-dobi/
https://opusdei.org/sl-si/article/skrb-za-notranje-zivljenje-v-digitalni-dobi/

	Skrb za notranje življenje v digitalni dobi

