opusdei.org

TEMA 2. Razodetje

Bog se je razodel kot osebno
Bitje preko odresSenjske
zgodovine, tako da je ustvaril in
vzgajal ljudstvo, da bi bilo
varuh njegove besede in kot
priprava na uteleSenje Jezusa
Kristusa.

30. Dec. 2013

1. Bog se razodene ljudem

»Bog je v svoji dobroti in modrosti
hotel razodeti samega sebe in
razkriti skrivnost svoje volje, da bi
ljudje po Kristusu, ucloveceni Besedi,



imeli v Svetem Duhu dostop k Ocetu
in bi postali delezni boZje narave. V
tem razodetju nevidni Bog iz
preobilja svoje ljubezni nagovarja
ljudi kakor prijatelje in obcCuje z
njimi, da bi jih povabil in sprejel v
svoje obCestvo«[1] (prim. Katekizem,
51).

Prvi korak boZjega razodetja je
stvarjenje, v katerem On podaja
velno priCevanje samega sebe[2]
(prim. Katekizem, 288). Preko
ustvarjenin se je Bog razodeval in se
razodeva ljudem vseh Casov ter jim s
tem daje spoznati svojo dobroto in
svoje popolnosti. Med temi je
Clovesko bitje, bozja podoba in
podobnost, ustvarjenina, ki v najvecji
meri razodeva Boga. Vendar pa se je
Bog hotel razodeti kot osebno Bitje,
preko zgodovine odresenja, tako da
je ustvaril in vzgajal ljudstvo, ki naj
bi bilo varuh tega, kar je imel namen
povedati ljudem, in v katerem bi
pripravil uteleSenje njegove Besede,



Jezusa Kristusa[3] (prim. Katekizem,
54-64). V Njem Bog razodeva
skrivnost svojega trinitaricnega
Zivljenja: Ocetov nacrt, da osredini v
svojem Sinu vse stvari ter da izvoli in
posinovi vse ljudi kot otroke v
svojem Sinu (prim. Ef 1,3-10; Kol
1,13-20), tako da jih po Svetem Duhu
zdruzi za udeleZenost pri njegovem
vetnem bozZanskem Zivljenju. Bog se
razodeva in izpolnjuje svoj nacrt
odreSenja preko poslanstva Sina in
Svetega Duha v zgodovini.[4]

Vsebina razodetja so tako naravne
resnice, ki bi jih ¢lovesko bitje moglo
spoznati tudi samo s pomocjo
razuma, kakor tudi resnice, ki
uhajajo CloveSkemu razumu in ki jih
je mogocCe spoznati samo po
svobodni in zastonjski dobroti, s
katero se Bog razodeva. Glavni
predmet boZjega razodetja niso
abstraktne resnice o svetu in
Cloveku: njegovo bistveno jedro je to,
da Bog posreduje skrivnost svojega



osebnega Zivljenja in vabi k udelezbi
vV njem.

BoZje razodetje se uresnicuje preko
besed in preko dejanj; na
nerazdruzljiv nacin je skrivnost in
dogodek; istocasno kaze objektivno
razseznost (beseda, ki razodeva
resnico in nauke) ter subjektivno
razseznost (osebna beseda, ki nudi
pricevanje o sebi in vabi k dialogu).
To razodetje je zato treba razumeti in
posredovati kot resnico in kot
zivljenje[5] (prim. Katekizem, 52-53).

Poleg zunanjih dejanj in znamenj,
preko katerih se razodeva, Bog
naklanja notranje vzgibe njegove
milosti, da bi ljudje mogli s srcem
sprejeti razodete resnice (prim. Mt
16,17; Jn 6,44). Tega intimnega
bozjega razodetja ne gre zamenjevati
s t.i. “zasebnimi razodetji", ki kljub
temu, da so sprejeta v tradicijo
svetosti v Cerkvi, ne posredujejo
nobene nove in izvirne vsebine,



temvec ljudi spominjajo na edino
bozje razodetje, udejanjeno v Jezusu
Kristusu, in jih spodbujajo, da se po
njem ravnajo (prim. Katekizem, 67).

2. Sveto pismo, pricevanje o
razodetju

Izraelsko ljudstvo je po bozjem
navdihu in ukazu skozi stoletja
zapisovalo pricevanje o boZjem
razodetju v zgodovini in ga
neposredno povezovalo z razodetjem
edinega in resni¢nega Boga, ki so ga
bili deleZni nasi oCetje. V Svetem
pismu se besede Boga predstavljajo
kot Cloveske besede, vse dokler v
uteleSeni Besedi ne prevzamejo same
CloveSke narave. Poleg izraelskih
Pisem, ki jih je Cerkev sprejela in ki
so znana pod imenom Stara ali Prva
zaveza, so tudi apostoli in prvi ucenci
zapisali pricevanje o bozjem
razodetju, tako kot se je v polnosti
uresnicilo v njegovi Besedi, katere
zemeljskega bivanja so bili price, Se



posebej glede velikonocne skrivnosti
0 njegovi smrti in vstajenju, kar je
dalo izvor knjigam Nove zaveze.

Resnica o tem, da je Bog, o katerem
pric¢ujejo izraelska Pisma, edini in
resnic¢ni Bog, stvarnik neba in zemlje,
se jasno pokaze zlasti v “modrostnih
knjigah". Njihova vsebina presega
meje izraelskega ljudstva in zbuja
zanimanje za obco izkusnjo
CloveSkega rodu glede velikih
vprasanj eksistence, od smisla
vesoljstva do smisla CloveSkega
Zivljenja (Knjiga modrosti); od
vprasanj o smrti in o tem, kar pride
po njej, do pomena clovekove
dejavnosti na zemlji (Pridigar); od
druzinskih in druzbenih odnosov do
kreposti, ki jih mora urejati, da bi
Ziveli po nacrtih Boga Stvarnika in
tako dosegli polnost lastne
Cloveskosti (Pregovori, Sirah itd.).

Bog je avtor Svetega pisma, ki so ga
sveti pisci (hagiografi), ki so tudi



avtorji besedila, zabelezili pod
navdihom Svetega Duha. Za njegovo
sestavo je On »izbral ljudji, ki jih je
tako naravnal, da so ob uporabi
svojih sposobnosti in mo¢i — na
temelju njegovega delovanja v njih in
po njih — kot resnic¢ni avtorji zapisali
vse to in samo to, kar je on hotel«[6]
(prim. Katekizem, 106). Za vse, kar
trdijo sveti pisci, lahko smatramo, da
to trdi Sveti Duh: »zato moramo
izpovedovati, da svetopisemske
knjige zanesljivo, zvesto in brez
zmote ucijo resnico, ki jo je Bog hotel
imeti zaradi nasega zvelicanja
zapisano v Svetem pismu«.[7]

Da bi prav razumeli Sveto pismo, je
treba upoStevati razlicne pomene —
dobesednega in duhovnega;
slednjega prepoznamo tudi v
alegoricnem, moralnem in
misti¢nem — ter raznolike literarne
zvrsti, v katerih so bile sestavljene
razlicne knjige ali njihovi deli (prim.
Katekizem, 110, 115-117). Se posebej



je treba Sveto pismo brati znotraj
Cerkve, oziroma v luci njenega Zivega
izrocila in analogije vere (prim.
Katekizem, 111-114): Sveto pismo
moramo brati in razumeti v istem
Duhu, v katerem je bilo napisano.

Razli¢ni strokovnjaki, ki si
prizadevajo za interpretacijo in
poglabljanje v vsebino Svetega
pisma, predlagajo svoje izsledke
izhajajoc iz njihove znanstvene
avtoritete. Cerkvenemu uciteljstvu
pripada naloga, da oblikuje pristno
razlago, ki je za vernike obvezujoca
in temelji na oblasti Duha, ki podpira
uciteljsko sluzbo papeZa in Skofov, ki
so z njim v obcCestvu. Po zaslugi te
bozje pomoci je Cerkev Ze od prvih
stoletij dalje priznavala, katere
knjige vsebujejo pri¢evanje razodetja
v Stari in v Novi zavezi, s Cimer je
oblikovala “kanon" Svetega pisma
(prim. Katekizem, 120-127).



Pravilna interpretacija Svetega pisma
s priznavanjem razlicnih pomenov in
literarnih zvrsti, ki so v njem
prisotni, je potrebna, kadar sveti
avtorji opisujejo vidike sveta, ki
spadajo tudi v obmocje
naravoslovnih znanosti: oblikovanje
elementov vesoljstva, pojav razli¢nih
oblik zZivljenja na zemlji, izvor
CloveSkega rodu, naravni pojavi na
sploh. Treba se je izogniti zmoti
fundamentalizma, ki se ne oddalji od
dobesednega pomena in od
zgodovinske literarne zvrsti, kadar bi
bilo to potrebno storiti. Prav tako se
je potrebno izogibati napaki, ki
bibli¢ne pripovedi jemlje kot Cisto
mitoloSke oblike brez kakrsne koli
vsebine resnice o zgodovini
dogodkov in o njihovi radikalni
odvisnosti od boZje volje.[8]

3. Razodetje kot zgodovina
odreSenja z vrhuncem v Kristusu



Kot dialog med Bogom in Jjudmi,
preko katerega jih On vabi k
udeleZenosti pri Njegovem osebnem
Zivljenju, ima razodetje od vsega
zaCetka znacilnost “zaveze", ki daje
izvor “zgodovini odreSenja". »Ker pa
je hotel odpreti pot do nadnaravnega
zveliCanja, je povrh tega Ze v zaCetku
razodel samega sebe prastarSem. Po
njihovem padcu je v njih z obljubo
odreSenja prebudil upanje na
zveliCanje. Nenehno je skrbel za
Cloveski rod, da bi podelil ve¢no
Zivljenje vsem, ki vztrajno v dobrih
delih iSCejo odreSenje. Pozneje je
poklical Abrahama, da bi iz njega
naredil veliko ljudstvo, ki ga je za
ocCaki vzgajal po Mojzesu in prerokih,
da bi priznavalo samo njega kot
Zivega in resni¢nega Boga, kot
skrbnega Oceta in pravi¢nega
sodnika in bi pricakovalo ljubljenega
OdresSenika. Tako je skozi vekove
pripravljal pot evangeliju.«[9]



Zaveza Boga s Clovekom se zaCne Ze s
stvarjenjem nasih prastarsev in s
povzdignjenjem v Zivljenje milosti, ki
jim je omogocalo deleZ pri boZji
intimnosti, nato je preoblikovana v
vesoljnem dogovoru z Noetom,
eksplicitno pa se razodene pri
Abrahamu in kasneje na poseben
nacin pri Mojzesu, ki mu Bog izroci
tabli zaveze. Stevilno potomstvo,
obljubljeno Abrahamu, in Mojzesu
izroCena postava sta priprava in
podoba nove in vecne zaveze, ki je
zapecatena z Jezusom Kristusom,
BoZjim Sinom, uresnicena in
razodeta z njegovim uteleSenjem ter
z njegovo velikonoc¢no daritvijo.
Zaveza v Kristusu odreSuje greha
prastarsSev, ki sta z nepokorscino
prelomila prvo ponudbo zaveze s
strani Boga Stvarnika.

Zgodovina odreSenja se kaze kot
velicastna bozja vzgoja, ki meri h
Kristusu. Preroki, katerih vloga je
bila spominjati na zavezo in na njene



moralne zahteve, govorijo na
poseben nacin o Njem, obljubljenem
Mesiju. Oznanjajo ekonomijo neke
nove zaveze, duhovne in vecne, ki je
zapisana v srcih; razodel jo bo
Kristus v blagrih in nauku evangelija,
ko bo razglasil zapoved ljubezni, ki je
uresniCenje in dopolnitev celotne
postave.

Jezus Kristus je hkrati posrednik in
polnost razodetja; On je Razodevalec,
razodetje in vsebina le-tega kot
Beseda Boga, ki je postala ¢lovek:
»Velikokrat in na veliko nacinov je
Bog nekoc govoril oCetom po
prerokih, v teh dneh poslednjega
Casa pa nam je spregovoril po Sinu.
Njega je postavil za dedica vsega in
po njem je tudi ustvaril

svetove« (Heb 1,1-2). Bog je v svoji
Besedi povedal vse in na dokoncen
nacin: »Krsc¢anski odreSenjski red kot
nova in dokonc¢na zaveza ne ho
nikdar presel; in preden se bo nas
Gospod Jezus Kristus prikazal v slavi,



ne smemo pricakovati nikakrsnega
novega javnega razodetja«[10] (prim.
Katekizem, 65-66). Na poseben nacin
se uresnicenje in polnost boZjega
razodetja kaZeta v velikono¢ni
skrivnosti Jezusa Kristusa, torej v
njegovem trpljenju, smrti in
vstajenju, kar je dokonc¢na Beseda, s
katero je Bog do konca izkazal svojo
ljubezen v popustljivosti in prenovil
svet. Samo v Jezusu Kristusu Bog
razodeva ¢loveka njemu samemu in
mu daje razumeti, kakSno je njegovo
dostojanstvo in vzviSena poklicanost.
[11]

Vera kot krepost je odgovor Cloveka
na boZje razodetje, osebno
pristopanje k Bogu v Kristusu, k
Cemur spodbujajo njegove besede in
dela, ki jih On uresnicuje.
Verodostojnost razodetja se opira
zlasti na verodostojnost osebe Jezusa
Kristusa v vsem njegovem Zivljenju.
Njegov polozaj, ki ga ima kot
posrednik, polnost in temelj



verodostojnosti razodetja, razlikujejo
osebo Jezusa Kristusa od katerega
koli drugega ustanovitelja kaksne
religije, ki od svojih privrZzencev ne
zahteva, naj verujejo vanj, niti se ne
predstavlja kot polnost in
uresnicCenje tega, kar hoCe Bog
razodeti, temvec se ponuja zgolj kot
posrednik, da bi ljudje takSno
razodetje spoznali.

4. Prenasanje boZjega razodetja

BoZje razodetje je vsebovano v
Svetem pismu in v izrocilu, ki
predstavljata eno samo dediS¢ino
vere, v kateri je ohranjena bozja
beseda.[12] Med seboj sta vzajemno
odvisna: izrocilo predaja in razlaga
Sveto pismo, slednje pa spet preverja
in potrjuje to, kar je Zivo v
izrocCilu[13] (prim. Katekizem, 80-82).

Izrocilo, ki temelji na oznanjevanju
apostolov, na Ziv in dinamicen nacin
pric¢uje in predaja to, kar je v Svetem
pismu zbrano v obliki doloCenega



besedila. »To apostolsko izrocilo v
Cerkvi ob podpori Svetega Duha
napreduje. Raste namrec
razumevanje izrocenih stvari in
besed po preudarjanju [ex
contemplatione] in preucevanju
vernikov, ki to premisljujejo v svojem
srcu, po notranjem uvidevanju
duhovnih stvarnosti, kakrSnega
dobivajo iz izkustva, in po
oznanjevanju tistih, ki so s
Skofovskim nasledstvom prejeli
zanesljivo karizmo resnice.«[14]

Nauk cerkvenega uciteljstva,
cerkvenih ocCetov, liturgi¢ne molitve,
verski Cut vernikov, ki Zivijo v bozji
milosti, pa tudi vsakdanja stvarnost,
kot je vzgoja v veri, ki jo starSi
prenasajo na svoje otroke, ter
krscanski apostolat, prispeva k
predajanju boZjega razodetja.
Dejansko to, kar so prejeli apostoli in
predali svojim naslednikom, Skofom,
obsega »vse tisto, kar pospesuje sveto
Zivljenje boZjega ljudstva in



pomnoZzuje njegovo vero. In tako
Cerkev s svojim naukom, z Zivljenjem
in bogocastjem trajno nadaljuje in
vsem rodovom predaja naprej vse,
kar sama je, vse, kar veruje.«[15]

Veliko apostolsko izrocilo je treba
razlikovati od razli¢nih teoloskih,
liturgi¢nih, disciplinarnih in drugih
izrocil, katerih veljava je lahko
omejena ali celo zaCasna (prim.
Katekizem, 83).

Razodetje v celoti, kot resnica in kot
Zivljenje, pomeni, da predmet
predajanja ni samo nek nauk, ampak
tudi zivljenjski slog: doktrina in zgled
sta nelocljiva. To, kar se prenasa
naprej, je dejansko ziva izkusnja,
izkuSnja srecanja z vstalim
Kristusom in tega, kar je ta dogodek
pomenil in Se vedno pomeni za
Zivljenje vsakega posameznika. Iz
tega razloga Cerkev v zvezi s
prenasSanjem razodetja govori o fides



et mores, o veri in navadah, o nauku
in ravnanju.

5. Cerkveno uciteljstvo, varuh in
pooblasceni razlagalec razodetja

»Naloga obvezujocCe razlagati
zapisano ali izroceno bozjo besedo je
zaupana Zivemu cerkvenemu
uciteljstvu, ki svojo avtoriteto
izvrSuje v imenu Jezusa
Kristusa,«[16] t.j. Skofom, ki so v
obcestvu s Petrovim naslednikom,
rimskim Skofom. Ta naloga
uciteljstva Cerkve je sluzenje bozji
besedi in njen cilj je zveliCanje ljudi.
Zaradi tega »to uciteljstvo ni nad
bozjo besedo, ampak ji sluzi, ko uci
samo tisto, kar je izroCeno: po
bozjem narocilu in ob podpori
Svetega Duha to poboZno poslusa,
sveto Cuva in zvesto razlaga; in iz
tega edinega zaklada vere Crpa vse
tisto, kar predlaga v verovanje kot od
Boga razodeto.«[17] Nauk
cerkvenega uciteljstva predstavlja



najpomembne;jsi kraj, kjer je
zaobsezeno apostolsko izrocilo:
uciteljstvo je glede tega izrocila kakor
njegova zakramentalna razseznost.

Sveto pismo, sveto izrocilo in
cerkveno uciteljstvo sestavljajo torej
dolo¢eno enoto, tako da nobena
izmed teh treh stvari, ne more
obstajati brez ostalih dveh.[18]
Temelj te enotnosti je Sveti Duh,
avtor Svetega pisma, protagonist
Zivega izrocila Cerkve, vodilo
uciteljstva, ki ga podpira s svojimi
karizmami. Izvorno so cerkve
protestantske reforme hotele slediti
nacelu sola Scriptura, s ¢imer bi bila
interpretacija Svetega pisma
prepuscena individualno vsakemu
verniku. Taksno staliSce je povzrocilo
veliko razprsitev protestantskih
veroizpovedi in izkazalo se je, da ga
je tezko zagovarjati, kajti vsak tekst
potrebuje kontekst, natancneje
receno, potrebuje neko izrocilo, v
narocju katerega se je rodil, se bere



in se razlaga. Tudi fundamentalizem
loCuje Sveto pismo od izrocila in
uciteljstva, ko zmotno poskusa
vzdrZevati enotnost interpretacije s
tem, da se zasidra izklju¢no v
dobesedni pomen (prim. Katekizem,
108).

Ko uéi o vsebini razodete dediS¢ine,
je Cerkev subjekt nezmotljivosti in
docendo, ki temelji na obljubah
Jezusa Kristusa o njeni brezhibnosti;
to pomeni, da se bo poslanstvo
odreSenja, ki ji je zaupano, zagotovo
uresnicilo (prim. Mt 16,18; Mt
28,18-20; Jn 14,17.26). To nezmotljivo
uciteljstvo se izvaja: a) kadar se
Skofje zberejo na ekumenskem
koncilu z naslednikom apostola
Petra, ki je glava apostolskega zbora;
b) kadar papez razglasi kaksno
resnico ex cathedra, ali kadar s
tonom izraZanja in zvrstjo
dokumenta, ki se izrecno nanasata
na njegovo vesoljno petrinsko
poslanstvo, razglasi kakSen



specificen nauk, ki ga Steje za
potrebnega za dobro bozZjega
ljudstva; c) kadar so Skofje Cerkve, v
obcestvu s Petrovim naslednikom,
soglasni pri izpovedovanju iste
doktrine ali nauka, ¢etudi niso zbrani
na istem kraju. Kljub temu, da za
oznanjanje posameznega Skofa, ki
samostojno predstavi doloCen nauk,
ne velja karizma nezmotljivosti, so
verniki ravno tako obvezani k
spostljivi pokorscini, tako kot se
morajo drzati naukov s strani
Skofovskega zbora ali s strani papeza
tudi, Ce le-ti niso dokonc¢no in
nespremenljivo formulirani.[19]

6. Nespremenljivost dediSCine
razodetja

Dogmati¢no poucevanje Cerkve
(dogma pomeni nauk, poucevanje) je
prisotno Ze od prvih stoletij. Glavne
vsebine apostolskega oznanjevanja
so bile zapisane in tako so nastale
izpovedi vere, ki so bile zahtevane od



vseh, ki so prejeli krst, kar je na ta
nacin prispevalo k doloc¢anju
identitete kr¢anske vere. Stevilo
dogem narasca z zgodovinskim
razvojem Cerkve: ne zato, ker bi se
spreminjal ali vecal nauk, tisto, v kar
je treba verjeti, temvec zato, ker
pogosto nastopi potreba, da se
razjasni kaksna zmota ali da se
bozjemu ljudstvu pomaga z
ustreznimi poglobitvami, tako da se
stvari opredeli na jasen in natancen
nacin. Kadar cerkveno uciteljstvo
predstavi kak$no novo dogmo, ne
ustvarja nicesar novega, temvec zgolj
izrecneje pokaZze to, kar je Ze
zaobsezeno v razodeti dediSc¢ini.
»Cerkveno uciteljstvo v polnosti
uporabi avtoriteto (oblast), ki jo ima
od Kristusa, kadar definira dogme,
opredeli verske resnice, se pravi,
kadar v obliki, ki obvezuje krsc¢ansko
ljudstvo k nepreklicnemu
pritrjevanju vere, predloZi resnice,
vsebovane v bozjem razodetju, ali



resnice, ki so z njim v nujni
zvezi.« (Katekizem, 88).

Dogmatic¢ni nauk Cerkve, kot so na
primer Cleni Creda, je nespremenljiv,
saj izraza vsebino razodetja, ki je
prejeto od Boga in ne narejeno s
strani Jjudi. Kljub temu dogme so
dopuscale in dopuscajo homogeni
razvoj, bodisi zato ker se poznavanje
vere s Casom poglablja, bodisi zato
ker se v razli¢nih kulturah in
obdobjih pojavljajo nova vprasanja,
na katera mora cerkveno uciteljstvo
dati odgovore, ki so skladni z boZjo
besedo, tako da eksplicitno izrazi to,
kar je v njej vsebovano na impliciten
nacin.[20]

Zvestoba in napredek, resnica in
zgodovina, to ni nekaj, kar bi bilo v
nasprotju z razodetjem[21]: Jezus
Kristus je neustvarjena Resnica in
tudi srediSce in dovrsitev zgodovine;
Sveti Duh, Avtor boZjega razodetja, je
porok njegove zvestobe in tudi tisti,



ki omogoca poglabljanje v njegov
pomen v teku zgodovine in tako vodi
»do vse resnice« (prim. jn 16,13).
»Ceprav je razodetje dovrseno, $e ni
v celoti razloZeno: krSc¢anski veri
ostane naloga, da v potekanju stoletij
postopoma dojema ves njegov
pomen in daljnoseZnost« (prim.
Katekizem, 66).

Dejavniki razvoja dogme so isti kot
dejavniki, ki omogocajo
napredovanje Zivega izrocila Cerkve:
oznanjevanje Skofov, proucCevanje
vernikov, molitev in meditacija boZzje
besede, izkuSnja duhovnega, zgled
svetnikov. Pogostoma uciteljstvo
zbere in z avtoriteto uci nekaj, kar so
pred tem proucevali teologi, kar so
verovali verniki, kar so oznanjali in
Ziveli svetniki.

Giuseppe Tanzella-Nitti
Osnovna literatura

Katekizem Katoliske cerkve, 50-133.



II. vatikanski koncil, Konst. Dei
Verbum, 1-20.

Janez Pavel I1., Enc. Fides et ratio, 14.
9. 1998, 7-15.

[1] II. vatikanski koncil, Konst. Dei
Verbum, 2.

[2] Prim. II. vatikanski koncil, Konst.
Dei Verbum, 3; Janez Pavel II., Enc.
Fides et ratio, 14. 9. 1998, 19.

[3] Prim. I. vatikanski koncil, Konst.
Dei Filius, 24. 4. 1870, DH 3004.

[4] Prim. II. vatikanski koncil, Konst.
Lumen gentium, 2-4; Odlok Ad gentes,
2-4.

[5] Prim. II. vatikanski koncil, Konst.
Dei Verbum, 2.

[6] II. vatikanski koncil, Konst. Dei
Verbum, 11.



[7] Prav tam.

[8] Zanimivo snov za pravilno
razlaganje odnosa z znanostjo lahko
najdemo v: Leon XIII., Enc.
Providentissimus Deus, 18. 11. 1893;
Benedikt XV., Enc. Spiritus Paraclitus,
15. 9. 1920 in Pjj XII., Enc. Humani
generis, 12. 7. 1950.

[9] II. vatikanski koncil, Konst. Dei
Verbum, 3.

[10] II. vatikanski koncil, Konst. Dei
Verbum, 4.

[11] Prim. II. vatikanski koncil, Konst.
Gaudium et spes, 22.

[12] »Dovolite mi, da trmasto
ponavljam: resnice o veri in morali
se ne dolocajo z vecino glasov;
sestavljajo dediS¢ino — depositum
fidei —, ki jo je Kristus izrocil vsem
vernikom in katere pooblas¢eno
razlaganje in poucevanje je zaupal



uciteljstvu Cerkve.« Sv. JoZefmarija,
pridiga Nadnaravni cilj Cerkve.

[13] Prim. II. vatikanski koncil, Konst.
Dei Verbum, 9.

[14] II. vatikanski koncil, Konst. Dei
Verbum, 8.

[15] Prav tam. Prim. Tridentinski
koncil, Odlok Sacrosancta, 8. 4. 1546,
DH 1501.

[16] II. vatikanski koncil, Konst. Dei
Verbum, 10.

[17] Prav tam.
[18] Prim. prav tam.

[19] Prim. II. vatikanski koncil, Konst.
Lumen gentium, 25; 1. vatikanski
koncil, Konst. Pastor aeternus, 18. 7.
1870, DH 3074.

[20] »Zato je prav, da skozi vse Case
in obdobja raste in napreduje
umevanje, znanost in modrost



vsakega posameznika in skupnosti
ljudi, tako s strani celotne Cerkve, kot
glede vsakega izmed njenih ¢lanov.
Toda ta rast mora slediti svoji naravi,
to pomeni, mora biti skladna s
potezami dogme in mora slediti
dinamizmu ene same in iste
doktrine,« sv. Vicenc iz Lerinsa,
Commonitorium, 23.

[21] Prim. Janez Pavel II., Enc. Fides
et ratio, 11-12, 87.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/razodetje/ (3. Feb. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/razodetje/
https://opusdei.org/sl-si/article/razodetje/

	TEMA 2. Razodetje

