
opusdei.org

TEMA 2. Razodetje

Bog se je razodel kot osebno
Bitje preko odrešenjske
zgodovine, tako da je ustvaril in
vzgajal ljudstvo, da bi bilo
varuh njegove besede in kot
priprava na utelešenje Jezusa
Kristusa.

30. Dec. 2013

1. Bog se razodene ljudem

»Bog je v svoji dobroti in modrosti
hotel razodeti samega sebe in
razkriti skrivnost svoje volje, da bi
ljudje po Kristusu, učlovečeni Besedi,



imeli v Svetem Duhu dostop k Očetu
in bi postali deležni božje narave. V
tem razodetju nevidni Bog iz
preobilja svoje ljubezni nagovarja
ljudi kakor prijatelje in občuje z
njimi, da bi jih povabil in sprejel v
svoje občestvo«[1] (prim. Katekizem,
51).

Prvi korak božjega razodetja je
stvarjenje, v katerem On podaja
večno pričevanje samega sebe[2]
(prim. Katekizem, 288). Preko
ustvarjenin se je Bog razodeval in se
razodeva ljudem vseh časov ter jim s
tem daje spoznati svojo dobroto in
svoje popolnosti. Med temi je
človeško bitje, božja podoba in
podobnost, ustvarjenina, ki v največji
meri razodeva Boga. Vendar pa se je
Bog hotel razodeti kot osebno Bitje,
preko zgodovine odrešenja, tako da
je ustvaril in vzgajal ljudstvo, ki naj
bi bilo varuh tega, kar je imel namen
povedati ljudem, in v katerem bi
pripravil utelešenje njegove Besede,



Jezusa Kristusa[3] (prim. Katekizem,
54-64). V Njem Bog razodeva
skrivnost svojega trinitaričnega
življenja: Očetov načrt, da osredini v
svojem Sinu vse stvari ter da izvoli in
posinovi vse ljudi kot otroke v
svojem Sinu (prim. Ef 1,3-10; Kol
1,13-20), tako da jih po Svetem Duhu
združi za udeleženost pri njegovem
večnem božanskem življenju. Bog se
razodeva in izpolnjuje svoj načrt
odrešenja preko poslanstva Sina in
Svetega Duha v zgodovini.[4]

Vsebina razodetja so tako naravne
resnice, ki bi jih človeško bitje moglo
spoznati tudi samo s pomočjo
razuma, kakor tudi resnice, ki
uhajajo človeškemu razumu in ki jih
je mogoče spoznati samo po
svobodni in zastonjski dobroti, s
katero se Bog razodeva. Glavni
predmet božjega razodetja niso
abstraktne resnice o svetu in
človeku: njegovo bistveno jedro je to,
da Bog posreduje skrivnost svojega



osebnega življenja in vabi k udeležbi
v njem.

Božje razodetje se uresničuje preko
besed in preko dejanj; na
nerazdružljiv način je skrivnost in
dogodek; istočasno kaže objektivno
razsežnost (beseda, ki razodeva
resnico in nauke) ter subjektivno
razsežnost (osebna beseda, ki nudi
pričevanje o sebi in vabi k dialogu).
To razodetje je zato treba razumeti in
posredovati kot resnico in kot
življenje[5] (prim. Katekizem, 52-53).

Poleg zunanjih dejanj in znamenj,
preko katerih se razodeva, Bog
naklanja notranje vzgibe njegove
milosti, da bi ljudje mogli s srcem
sprejeti razodete resnice (prim. Mt
16,17; Jn 6,44). Tega intimnega
božjega razodetja ne gre zamenjevati
s t.i. “zasebnimi razodetji", ki kljub
temu, da so sprejeta v tradicijo
svetosti v Cerkvi, ne posredujejo
nobene nove in izvirne vsebine,



temveč ljudi spominjajo na edino
božje razodetje, udejanjeno v Jezusu
Kristusu, in jih spodbujajo, da se po
njem ravnajo (prim. Katekizem, 67).

2. Sveto pismo, pričevanje o
razodetju

Izraelsko ljudstvo je po božjem
navdihu in ukazu skozi stoletja
zapisovalo pričevanje o božjem
razodetju v zgodovini in ga
neposredno povezovalo z razodetjem
edinega in resničnega Boga, ki so ga
bili deležni naši očetje. V Svetem
pismu se besede Boga predstavljajo
kot človeške besede, vse dokler v
utelešeni Besedi ne prevzamejo same
človeške narave. Poleg izraelskih
Pisem, ki jih je Cerkev sprejela in ki
so znana pod imenom Stara ali Prva
zaveza, so tudi apostoli in prvi učenci
zapisali pričevanje o božjem
razodetju, tako kot se je v polnosti
uresničilo v njegovi Besedi, katere
zemeljskega bivanja so bili priče, še



posebej glede velikonočne skrivnosti
o njegovi smrti in vstajenju, kar je
dalo izvor knjigam Nove zaveze.

Resnica o tem, da je Bog, o katerem
pričujejo izraelska Pisma, edini in
resnični Bog, stvarnik neba in zemlje,
se jasno pokaže zlasti v “modrostnih
knjigah". Njihova vsebina presega
meje izraelskega ljudstva in zbuja
zanimanje za občo izkušnjo
človeškega rodu glede velikih
vprašanj eksistence, od smisla
vesoljstva do smisla človeškega
življenja (Knjiga modrosti); od
vprašanj o smrti in o tem, kar pride
po njej, do pomena človekove
dejavnosti na zemlji (Pridigar); od
družinskih in družbenih odnosov do
kreposti, ki jih mora urejati, da bi
živeli po načrtih Boga Stvarnika in
tako dosegli polnost lastne
človeškosti (Pregovori, Sirah itd.).

Bog je avtor Svetega pisma, ki so ga
sveti pisci (hagiografi), ki so tudi



avtorji besedila, zabeležili pod
navdihom Svetega Duha. Za njegovo
sestavo je On »izbral ljudi, ki jih je
tako naravnal, da so ob uporabi
svojih sposobnosti in moči — na
temelju njegovega delovanja v njih in
po njih — kot resnični avtorji zapisali
vse to in samo to, kar je on hotel«[6]
(prim. Katekizem, 106). Za vse, kar
trdijo sveti pisci, lahko smatramo, da
to trdi Sveti Duh: »zato moramo
izpovedovati, da svetopisemske
knjige zanesljivo, zvesto in brez
zmote učijo resnico, ki jo je Bog hotel
imeti zaradi našega zveličanja
zapisano v Svetem pismu«.[7]

Da bi prav razumeli Sveto pismo, je
treba upoštevati različne pomene —
dobesednega in duhovnega;
slednjega prepoznamo tudi v
alegoričnem, moralnem in
mističnem — ter raznolike literarne
zvrsti, v katerih so bile sestavljene
različne knjige ali njihovi deli (prim. 
Katekizem, 110, 115-117). Še posebej



je treba Sveto pismo brati znotraj
Cerkve, oziroma v luči njenega živega
izročila in analogije vere (prim. 
Katekizem, 111-114): Sveto pismo
moramo brati in razumeti v istem
Duhu, v katerem je bilo napisano.

Različni strokovnjaki, ki si
prizadevajo za interpretacijo in
poglabljanje v vsebino Svetega
pisma, predlagajo svoje izsledke
izhajajoč iz njihove znanstvene
avtoritete. Cerkvenemu učiteljstvu
pripada naloga, da oblikuje pristno
razlago, ki je za vernike obvezujoča
in temelji na oblasti Duha, ki podpira
učiteljsko službo papeža in škofov, ki
so z njim v občestvu. Po zaslugi te
božje pomoči je Cerkev že od prvih
stoletij dalje priznavala, katere
knjige vsebujejo pričevanje razodetja
v Stari in v Novi zavezi, s čimer je
oblikovala “kanon" Svetega pisma
(prim. Katekizem, 120-127).



Pravilna interpretacija Svetega pisma
s priznavanjem različnih pomenov in
literarnih zvrsti, ki so v njem
prisotni, je potrebna, kadar sveti
avtorji opisujejo vidike sveta, ki
spadajo tudi v območje
naravoslovnih znanosti: oblikovanje
elementov vesoljstva, pojav različnih
oblik življenja na zemlji, izvor
človeškega rodu, naravni pojavi na
sploh. Treba se je izogniti zmoti
fundamentalizma, ki se ne oddalji od
dobesednega pomena in od
zgodovinske literarne zvrsti, kadar bi
bilo to potrebno storiti. Prav tako se
je potrebno izogibati napaki, ki
biblične pripovedi jemlje kot čisto
mitološke oblike brez kakršne koli
vsebine resnice o zgodovini
dogodkov in o njihovi radikalni
odvisnosti od božje volje.[8]

3. Razodetje kot zgodovina
odrešenja z vrhuncem v Kristusu



Kot dialog med Bogom in ljudmi,
preko katerega jih On vabi k
udeleženosti pri Njegovem osebnem
življenju, ima razodetje od vsega
začetka značilnost “zaveze", ki daje
izvor “zgodovini odrešenja". »Ker pa
je hotel odpreti pot do nadnaravnega
zveličanja, je povrh tega že v začetku
razodel samega sebe prastaršem. Po
njihovem padcu je v njih z obljubo
odrešenja prebudil upanje na
zveličanje. Nenehno je skrbel za
človeški rod, da bi podelil večno
življenje vsem, ki vztrajno v dobrih
delih iščejo odrešenje. Pozneje je
poklical Abrahama, da bi iz njega
naredil veliko ljudstvo, ki ga je za
očaki vzgajal po Mojzesu in prerokih,
da bi priznavalo samo njega kot
živega in resničnega Boga, kot
skrbnega Očeta in pravičnega
sodnika in bi pričakovalo ljubljenega
Odrešenika. Tako je skozi vekove
pripravljal pot evangeliju.«[9]



Zaveza Boga s človekom se začne že s
stvarjenjem naših prastaršev in s
povzdignjenjem v življenje milosti, ki
jim je omogočalo delež pri božji
intimnosti, nato je preoblikovana v
vesoljnem dogovoru z Noetom,
eksplicitno pa se razodene pri
Abrahamu in kasneje na poseben
način pri Mojzesu, ki mu Bog izroči
tabli zaveze. Številno potomstvo,
obljubljeno Abrahamu, in Mojzesu
izročena postava sta priprava in
podoba nove in večne zaveze, ki je
zapečatena z Jezusom Kristusom,
Božjim Sinom, uresničena in
razodeta z njegovim utelešenjem ter
z njegovo velikonočno daritvijo.
Zaveza v Kristusu odrešuje greha
prastaršev, ki sta z nepokorščino
prelomila prvo ponudbo zaveze s
strani Boga Stvarnika.

Zgodovina odrešenja se kaže kot
veličastna božja vzgoja, ki meri h
Kristusu. Preroki, katerih vloga je
bila spominjati na zavezo in na njene



moralne zahteve, govorijo na
poseben način o Njem, obljubljenem
Mesiju. Oznanjajo ekonomijo neke
nove zaveze, duhovne in večne, ki je
zapisana v srcih; razodel jo bo
Kristus v blagrih in nauku evangelija,
ko bo razglasil zapoved ljubezni, ki je
uresničenje in dopolnitev celotne
postave.

Jezus Kristus je hkrati posrednik in
polnost razodetja; On je Razodevalec,
razodetje in vsebina le-tega kot
Beseda Boga, ki je postala človek:
»Velikokrat in na veliko načinov je
Bog nekoč govoril očetom po
prerokih, v teh dneh poslednjega
časa pa nam je spregovoril po Sinu.
Njega je postavil za dediča vsega in
po njem je tudi ustvaril
svetove« (Heb 1,1-2). Bog je v svoji
Besedi povedal vse in na dokončen
način: »Krščanski odrešenjski red kot
nova in dokončna zaveza ne bo
nikdar prešel; in preden se bo naš
Gospod Jezus Kristus prikazal v slavi,



ne smemo pričakovati nikakršnega
novega javnega razodetja«[10] (prim.
Katekizem, 65-66). Na poseben način
se uresničenje in polnost božjega
razodetja kažeta v velikonočni
skrivnosti Jezusa Kristusa, torej v
njegovem trpljenju, smrti in
vstajenju, kar je dokončna Beseda, s
katero je Bog do konca izkazal svojo
ljubezen v popustljivosti in prenovil
svet. Samo v Jezusu Kristusu Bog
razodeva človeka njemu samemu in
mu daje razumeti, kakšno je njegovo
dostojanstvo in vzvišena poklicanost.
[11]

Vera kot krepost je odgovor človeka
na božje razodetje, osebno
pristopanje k Bogu v Kristusu, k
čemur spodbujajo njegove besede in
dela, ki jih On uresničuje.
Verodostojnost razodetja se opira
zlasti na verodostojnost osebe Jezusa
Kristusa v vsem njegovem življenju.
Njegov položaj, ki ga ima kot
posrednik, polnost in temelj



verodostojnosti razodetja, razlikujejo
osebo Jezusa Kristusa od katerega
koli drugega ustanovitelja kakšne
religije, ki od svojih privržencev ne
zahteva, naj verujejo vanj, niti se ne
predstavlja kot polnost in
uresničenje tega, kar hoče Bog
razodeti, temveč se ponuja zgolj kot
posrednik, da bi ljudje takšno
razodetje spoznali.

4. Prenašanje božjega razodetja

Božje razodetje je vsebovano v
Svetem pismu in v izročilu, ki
predstavljata eno samo dediščino
vere, v kateri je ohranjena božja
beseda.[12] Med seboj sta vzajemno
odvisna: izročilo predaja in razlaga
Sveto pismo, slednje pa spet preverja
in potrjuje to, kar je živo v
izročilu[13] (prim. Katekizem, 80-82).

Izročilo, ki temelji na oznanjevanju
apostolov, na živ in dinamičen način
pričuje in predaja to, kar je v Svetem
pismu zbrano v obliki določenega



besedila. »To apostolsko izročilo v
Cerkvi ob podpori Svetega Duha
napreduje. Raste namreč
razumevanje izročenih stvari in
besed po preudarjanju [ex
contemplatione] in preučevanju
vernikov, ki to premišljujejo v svojem
srcu, po notranjem uvidevanju
duhovnih stvarnosti, kakršnega
dobivajo iz izkustva, in po
oznanjevanju tistih, ki so s
škofovskim nasledstvom prejeli
zanesljivo karizmo resnice.«[14]

Nauk cerkvenega učiteljstva,
cerkvenih očetov, liturgične molitve,
verski čut vernikov, ki živijo v božji
milosti, pa tudi vsakdanja stvarnost,
kot je vzgoja v veri, ki jo starši
prenašajo na svoje otroke, ter
krščanski apostolat, prispeva k
predajanju božjega razodetja.
Dejansko to, kar so prejeli apostoli in
predali svojim naslednikom, škofom,
obsega »vse tisto, kar pospešuje sveto
življenje božjega ljudstva in



pomnožuje njegovo vero. In tako
Cerkev s svojim naukom, z življenjem
in bogočastjem trajno nadaljuje in
vsem rodovom predaja naprej vse,
kar sama je, vse, kar veruje.«[15]

Veliko apostolsko izročilo je treba
razlikovati od različnih teoloških,
liturgičnih, disciplinarnih in drugih
izročil, katerih veljava je lahko
omejena ali celo začasna (prim. 
Katekizem, 83).

Razodetje v celoti, kot resnica in kot
življenje, pomeni, da predmet
predajanja ni samo nek nauk, ampak
tudi življenjski slog: doktrina in zgled
sta neločljiva. To, kar se prenaša
naprej, je dejansko živa izkušnja,
izkušnja srečanja z vstalim
Kristusom in tega, kar je ta dogodek
pomenil in še vedno pomeni za
življenje vsakega posameznika. Iz
tega razloga Cerkev v zvezi s
prenašanjem razodetja govori o fides



et mores, o veri in navadah, o nauku
in ravnanju.

5. Cerkveno učiteljstvo, varuh in
pooblaščeni razlagalec razodetja

»Naloga obvezujoče razlagati
zapisano ali izročeno božjo besedo je
zaupana živemu cerkvenemu
učiteljstvu, ki svojo avtoriteto
izvršuje v imenu Jezusa
Kristusa,«[16] t.j. škofom, ki so v
občestvu s Petrovim naslednikom,
rimskim škofom. Ta naloga
učiteljstva Cerkve je služenje božji
besedi in njen cilj je zveličanje ljudi.
Zaradi tega »to učiteljstvo ni nad
božjo besedo, ampak ji služi, ko uči
samo tisto, kar je izročeno: po
božjem naročilu in ob podpori
Svetega Duha to pobožno posluša,
sveto čuva in zvesto razlaga; in iz
tega edinega zaklada vere črpa vse
tisto, kar predlaga v verovanje kot od
Boga razodeto.«[17] Nauk
cerkvenega učiteljstva predstavlja



najpomembnejši kraj, kjer je
zaobseženo apostolsko izročilo:
učiteljstvo je glede tega izročila kakor
njegova zakramentalna razsežnost.

Sveto pismo, sveto izročilo in
cerkveno učiteljstvo sestavljajo torej
določeno enoto, tako da nobena
izmed teh treh stvari, ne more
obstajati brez ostalih dveh.[18]
Temelj te enotnosti je Sveti Duh,
avtor Svetega pisma, protagonist
živega izročila Cerkve, vodilo
učiteljstva, ki ga podpira s svojimi
karizmami. Izvorno so cerkve
protestantske reforme hotele slediti
načelu sola Scriptura, s čimer bi bila
interpretacija Svetega pisma
prepuščena individualno vsakemu
verniku. Takšno stališče je povzročilo
veliko razpršitev protestantskih
veroizpovedi in izkazalo se je, da ga
je težko zagovarjati, kajti vsak tekst
potrebuje kontekst, natančneje
rečeno, potrebuje neko izročilo, v
naročju katerega se je rodil, se bere



in se razlaga. Tudi fundamentalizem
ločuje Sveto pismo od izročila in
učiteljstva, ko zmotno poskuša
vzdrževati enotnost interpretacije s
tem, da se zasidra izključno v
dobesedni pomen (prim. Katekizem,
108).

Ko uči o vsebini razodete dediščine,
je Cerkev subjekt nezmotljivosti in
docendo, ki temelji na obljubah
Jezusa Kristusa o njeni brezhibnosti;
to pomeni, da se bo poslanstvo
odrešenja, ki ji je zaupano, zagotovo
uresničilo (prim. Mt 16,18; Mt
28,18-20; Jn 14,17.26). To nezmotljivo
učiteljstvo se izvaja: a) kadar se
škofje zberejo na ekumenskem
koncilu z naslednikom apostola
Petra, ki je glava apostolskega zbora;
b) kadar papež razglasi kakšno
resnico ex cathedra, ali kadar s
tonom izražanja in zvrstjo
dokumenta, ki se izrecno nanašata
na njegovo vesoljno petrinsko
poslanstvo, razglasi kakšen



specifičen nauk, ki ga šteje za
potrebnega za dobro božjega
ljudstva; c) kadar so škofje Cerkve, v
občestvu s Petrovim naslednikom,
soglasni pri izpovedovanju iste
doktrine ali nauka, četudi niso zbrani
na istem kraju. Kljub temu, da za
oznanjanje posameznega škofa, ki
samostojno predstavi določen nauk,
ne velja karizma nezmotljivosti, so
verniki ravno tako obvezani k
spoštljivi pokorščini, tako kot se
morajo držati naukov s strani
škofovskega zbora ali s strani papeža
tudi, če le-ti niso dokončno in
nespremenljivo formulirani.[19]

6. Nespremenljivost dediščine
razodetja

Dogmatično poučevanje Cerkve
(dogma pomeni nauk, poučevanje) je
prisotno že od prvih stoletij. Glavne
vsebine apostolskega oznanjevanja
so bile zapisane in tako so nastale
izpovedi vere, ki so bile zahtevane od



vseh, ki so prejeli krst, kar je na ta
način prispevalo k določanju
identitete krščanske vere. Število
dogem narašča z zgodovinskim
razvojem Cerkve: ne zato, ker bi se
spreminjal ali večal nauk, tisto, v kar
je treba verjeti, temveč zato, ker
pogosto nastopi potreba, da se
razjasni kakšna zmota ali da se
božjemu ljudstvu pomaga z
ustreznimi poglobitvami, tako da se
stvari opredeli na jasen in natančen
način. Kadar cerkveno učiteljstvo
predstavi kakšno novo dogmo, ne
ustvarja ničesar novega, temveč zgolj
izrecneje pokaže to, kar je že
zaobseženo v razodeti dediščini.
»Cerkveno učiteljstvo v polnosti
uporabi avtoriteto (oblast), ki jo ima
od Kristusa, kadar definira dogme,
opredeli verske resnice, se pravi,
kadar v obliki, ki obvezuje krščansko
ljudstvo k nepreklicnemu
pritrjevanju vere, predloži resnice,
vsebovane v božjem razodetju, ali



resnice, ki so z njim v nujni
zvezi.« (Katekizem, 88).

Dogmatični nauk Cerkve, kot so na
primer členi Creda, je nespremenljiv,
saj izraža vsebino razodetja, ki je
prejeto od Boga in ne narejeno s
strani ljudi. Kljub temu dogme so
dopuščale in dopuščajo homogeni
razvoj, bodisi zato ker se poznavanje
vere s časom poglablja, bodisi zato
ker se v različnih kulturah in
obdobjih pojavljajo nova vprašanja,
na katera mora cerkveno učiteljstvo
dati odgovore, ki so skladni z božjo
besedo, tako da eksplicitno izrazi to,
kar je v njej vsebovano na impliciten
način.[20]

Zvestoba in napredek, resnica in
zgodovina, to ni nekaj, kar bi bilo v
nasprotju z razodetjem[21]: Jezus
Kristus je neustvarjena Resnica in
tudi središče in dovršitev zgodovine;
Sveti Duh, Avtor božjega razodetja, je
porok njegove zvestobe in tudi tisti,



ki omogoča poglabljanje v njegov
pomen v teku zgodovine in tako vodi
»do vse resnice« (prim. Jn 16,13).
»Čeprav je razodetje dovršeno, še ni
v celoti razloženo: krščanski veri
ostane naloga, da v potekanju stoletij
postopoma dojema ves njegov
pomen in daljnosežnost« (prim. 
Katekizem, 66).

Dejavniki razvoja dogme so isti kot
dejavniki, ki omogočajo
napredovanje živega izročila Cerkve:
oznanjevanje škofov, proučevanje
vernikov, molitev in meditacija božje
besede, izkušnja duhovnega, zgled
svetnikov. Pogostoma učiteljstvo
zbere in z avtoriteto uči nekaj, kar so
pred tem proučevali teologi, kar so
verovali verniki, kar so oznanjali in
živeli svetniki.

Giuseppe Tanzella-Nitti

Osnovna literatura

Katekizem Katoliške cerkve, 50-133.



II. vatikanski koncil, Konst. Dei
Verbum, 1-20.

Janez Pavel II., Enc. Fides et ratio, 14.
9. 1998, 7-15.

[1] II. vatikanski koncil, Konst. Dei
Verbum, 2.

[2] Prim. II. vatikanski koncil, Konst. 
Dei Verbum, 3; Janez Pavel II., Enc. 
Fides et ratio, 14. 9. 1998, 19.

[3] Prim. I. vatikanski koncil, Konst. 
Dei Filius, 24. 4. 1870, DH 3004.

[4] Prim. II. vatikanski koncil, Konst. 
Lumen gentium, 2-4; Odlok Ad gentes,
2-4.

[5] Prim. II. vatikanski koncil, Konst. 
Dei Verbum, 2.

[6] II. vatikanski koncil, Konst. Dei
Verbum, 11.



[7] Prav tam.

[8] Zanimivo snov za pravilno
razlaganje odnosa z znanostjo lahko
najdemo v: Leon XIII., Enc. 
Providentissimus Deus, 18. 11. 1893;
Benedikt XV., Enc. Spiritus Paraclitus,
15. 9. 1920 in Pij XII., Enc. Humani
generis, 12. 7. 1950.

[9] II. vatikanski koncil, Konst. Dei
Verbum, 3.

[10] II. vatikanski koncil, Konst. Dei
Verbum, 4.

[11] Prim. II. vatikanski koncil, Konst.
Gaudium et spes, 22.

[12] »Dovolite mi, da trmasto
ponavljam: resnice o veri in morali
se ne določajo z večino glasov;
sestavljajo dediščino — depositum
fidei —, ki jo je Kristus izročil vsem
vernikom in katere pooblaščeno
razlaganje in poučevanje je zaupal



učiteljstvu Cerkve.« Sv. Jožefmarija,
pridiga Nadnaravni cilj Cerkve.

[13] Prim. II. vatikanski koncil, Konst.
Dei Verbum, 9.

[14] II. vatikanski koncil, Konst. Dei
Verbum, 8.

[15] Prav tam. Prim. Tridentinski
koncil, Odlok Sacrosancta, 8. 4. 1546,
DH 1501.

[16] II. vatikanski koncil, Konst. Dei
Verbum, 10.

[17] Prav tam.

[18] Prim. prav tam.

[19] Prim. II. vatikanski koncil, Konst.
Lumen gentium, 25; I. vatikanski
koncil, Konst. Pastor aeternus, 18. 7.
1870, DH 3074.

[20] »Zato je prav, da skozi vse čase
in obdobja raste in napreduje
umevanje, znanost in modrost



vsakega posameznika in skupnosti
ljudi, tako s strani celotne Cerkve, kot
glede vsakega izmed njenih članov.
Toda ta rast mora slediti svoji naravi,
to pomeni, mora biti skladna s
potezami dogme in mora slediti
dinamizmu ene same in iste
doktrine,« sv. Vicenc iz Lerinsa, 
Commonitorium, 23.

[21] Prim. Janez Pavel II., Enc. Fides
et ratio, 11-12, 87.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/razodetje/ (3. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/razodetje/
https://opusdei.org/sl-si/article/razodetje/

	TEMA 2. Razodetje

