
opusdei.org

“Protagonisti”
svojega življenja

Kadar pojasnjujemo razloge za
naše spontane reakcije, bi
morali namesto “sem pač tak”
mnogokrat priznati: “takega
človeka sem naredil iz sebe”.
Članek o oblikovanju značaja v
kristjanovem življenju.

31. Jan. 2016

»Prosim vas, bodite graditelji
prihodnosti, ki se lotijo dela za
boljši svet. Dragi mladi, prosim, ne
opazujte življenja z balkona,
vstopite v življenje, Jezus ni ostal



na balkonu, ampak je vstopil. Ne
opazujte življenja z balkona,
ampak vstopite vanj, kot je storil
Jezus.«[1] Ob teh papeževih besedah,
namenjenih mladim, se nemudoma
poraja nekaj vprašanj, ki jih je takoj
zastavil tudi papež sam: »Kje naj
začnemo? Kdo mora s tem začeti?
Ti in jaz. Vsakdo naj se v tišini
vpraša, če naj začnem pri sebi, kje
naj začnem. Vsak naj odpre svoje
srce, da mu bo Jezus lahko
povedal, kje začeti.«[2] Da bi lahko
imeli vodilno vlogo pri dogodkih
sveta, je treba neizogibno začeti tako,
da prevzamemo vodilno vlogo v
lastnem življenju.

Svobodni in pogojêni

Ta vodilna vloga pomeni priznati, da
četudi družinske in družbene
okoliščine vplivajo na naš značaj, ga
vendar ne določajo na dokončen
način. Enako lahko rečemo o
najosnovnejših nagnjenjih, ki



izhajajo iz telesnega ustroja in tudi iz
genetske dediščine: vse to zaznamuje
nekatere težnje, ki pa jih je mogoče
oblikovati in usmerjati z
udejanjanjem volje, ki sledi dobro
oblikovanemu razumu.

Naša osebnost se oblikuje tako, da
svobodno sprejemamo odločitve,
kajti človeška dejanja niso usmerjena
zgolj v spreminjanje naše okolice,
temveč vplivajo tudi na nas same.
Čeprav se to včasih dogaja na ne
povsem zavesten način, je
ponavljanje dejanj tisto, kar
povzroči, da pridobimo določene
navade oziroma privzamemo
določen pogled na stvarnost. Kadar
torej pojasnjujemo razloge za naše
spontane reakcije, bi morali namesto
“sem pač tak” mnogokrat priznati:
“takega človeka sem naredil iz sebe”.

Vsakdo ima določene okoliščine, ki
jih je težko nadzorovati, kot na
primer kakovost družinskih odnosov,



družbeno okolje, v katerem
odrastemo, bolezen, ki nas na tak ali
drugačen način omejuje, itd. Pogosto
mimo tega ne moremo in teh
okoliščin tudi ne moremo spremeniti,
lahko pa spremenimo način, kako se
s tem soočamo, še zlasti, če se
zavedamo, da ni nič izključeno iz
skrbne božje previdnosti: Vedno
znova je treba poudarjati, da se
Jezus ni obračal na skupino
privilegirancev, temveč je prišel,
da nam razodene vseobsegajočo
božjo ljubezen. Bog ljubi vse ljudi
in od vseh pričakuje ljubezen.[3] V
vsakršnih okoliščinah, celo v
primeru velikih omejitev, lahko Bogu
in bližnjemu ponudimo dejanja
ljubezni, pa naj se zdijo še tako
majhna: Kdo ve, koliko je vreden
nasmeh sredi stiske, izročanje
trpljenja Gospodu v zedinjenosti s
križem, potrpežljivo sprejemanje
nevšečnosti! Nič ne more preseči
brezmejne ljubezni, ki je močnejša
od bolečine, od osamljenosti, od



zapuščenosti, od izdajstva, od
obrekovanja, od telesnega in
moralnega trpljenja, celo od same
smrti.

Kovači svojega lastnega življenja

Odkrivanje osebnih talentov —
kreposti, zmožnosti, sposobnosti —,
zahvaljevanje zanje in njihova čim
koristnejša uporaba, to je naloga
naše svobode. Treba pa je spomniti,
da krščansko osebnost najbolj gradijo
božji darovi, ki posegajo v največjo
globino našega bitja. Med njimi
posebno mesto pripada ogromnemu
daru božjega otroštva, ki ga
prejmemo pri krstu. Zaradi tega darú
vidi Oče v nas podobo Jezusa
Kristusa — čeprav nepopolno, saj
smo omejena bitja —, ki postaja
vedno jasnejša preko zakramenta
birme, s prenavljajočim
odpuščanjem zakramenta pokore in
še posebej, ko pri obhajilu prejmemo
njegovo telo in kri.



Izhajajoč iz teh od Boga prejetih
darov je vsak človek, hočeš nočeš,
ustvarjalec svojega življenja. Po
besedah sv. Janeza Pavla II. je 
»slehernemu človeku zaupana naloga,
da oblikuje svoje življenje: v nekem
smislu mora napraviti iz njega
umetniško delo, mojstrovino.«[4] Smo
gospodarji svojih dejanj. Gospod je
na začetku ustvaril človeka in ga
pustil oblasti lastne odločitve.[5] Če
tako hočemo, smo mi tisti, ki držimo
vajeti svojega življenja sredi viharjev
in težav.

Svobodni smo! Pri tem odkritju
človeka spremlja nekoliko
negotovosti: Kaj bom naredil iz
svojega življenja? Predvsem pa ga
spremlja veselje: Ko nas je Bog
ustvaril, je sprejel tveganje in
pustolovščino naše svobode. Hotel
je zgodovino, ki bi bila resnična
zgodovina, sestavljena iz
resničnih odločitev, ne pa
nekakšna fikcija ali igra.[6]V tej



pustolovščini nismo sami: najprej
lahko računamo na pomoč samega
Boga, ki nam daje poslanstvo, pa tudi
na sodelovanje drugih, sorodnikov,
prijateljev, celo oseb, ki jih naključno
srečamo v določenem trenutku
življenja. Vodilna vloga v lastnem
življenju ne pomeni zanikati, da smo
v mnogih pogledih odvisni, in če
upoštevamo, da je ta odvisnost
vzajemna, potem lahko rečemo tudi,
da smo medsebojno odvisni. Svoboda
torej ni sama sebi namen: ostala bi
prazna, če je ne bi uporabili za to, da
se zavežemo nekemu velikemu,
velikodušnemu idealu. Kot bomo
videli, je svoboda namenjena za
izročitev, ali drugače rečeno, smisel
ima samo svoboda, ki je izročena.

Pot, ki jo je treba prehoditi

Sveti Jožefmarija se je pogosto
spominjal nekega plakata, ki ga je
našel v Burjasotu (Valencija) kmalu
po koncu španske državljanske



vojne, na katerem so bile zapisane
besede, ki jih je pogosto navajal v
svojih pridigah: “Vsak popotnik naj
gre svojo pot.” Vsaka duša živi svojo
lastno poklicanost na oseben način, z
njej lastnimi potezami: Človek lahko
hodi po desni, po levi, ali pa cik-
cak, lahko gre peš ali s konjem.
Obstaja sto tisoč načinov za hojo
po božji poti.[7]Vsakdo je glavni
igralec svoje zgodbe svetosti, vsakdo
daje svoj osebni pečat pri
oblikovanju kateregakoli področja
svojega življenja in svoje osebnosti,
ko se izogiba temu, da bi se zgolj
“prepuščal” toku dogodkov.

Svobodno — kakor otroci,
vztrajam, ne kakor sužnji —
gremo po stezi, ki jo je Gospod
začrtal vsakemu izmed nas. To
sproščenost gibanja okušamo kot
darilo od Boga.[8]Ta okretnost —
človeška suverenost — gre z roko v
roki z odgovornostjo, z zavedanjem,
da smo “božja ustvarjenina” —



božanske sanje, ki se uresničujejo v
tolikšni meri, kolikor izkušamo
brezpogojno ljubezen, ki zahteva naš
odgovor. Božja ljubezen potrjuje
našo svobodo in jo s svojo milostjo
povzdigne do neslutenih višav.

Spremljevalci na poti

V okviru božjih načrtov je življenje
ustvarjeno, da bilo deljeno z drugimi:
Gospod računa na medsebojno
pomoč, ki si jo izkazujejo človeška
bitja. O tem se dejansko lahko
prepričamo vsak dan: sami
mnogokrat nismo sposobni poskrbeti
niti za najosnovnejše in najnujnejše
potrebe. Nihče ne more biti
popolnoma avtonomen. Če gremo
malo globlje, vsak človek občuti to
potrebo, da se odpre še nekomu, da z
njim deli svoje življenje, da prejema
in daje ljubezen. »Nihče ne živi sam.
Nihče ne greši sam. Nihče ni rešen
sam. V moje življenje nenehno sega
življenje drugih: v tem, kar mislim,



govorim, delam, naredim. In obratno,
moje življenje nenehno sega v življenje
drugih: v zlu kakor v dobrem.«[9]

Ta naravna odprtost do drugih pride
do svojega najvišjega izraza v
Gospodovih odrešenjskih načrtih. Ko
molimo Apostolsko vero,
izpovedujemo, da verujemo v
občestvo svetnikov, v občestvo, ki je
srčika Cerkve. Zato je tudi v
duhovnem življenju neizogibno
potrebno to, da se naučimo računati
na pomoč drugih, ki so na tak ali
drugačen način vpleteni v naš odnos
z Bogom: vero prejmemo preko
poučevanja naših staršev in
katehetov; deležni smo zakramentov,
ki jih podeljuje nositelj cerkvene
službe; zatekamo se k duhovnemu
nasvetu brata v veri, ki tudi moli za
nas, itd.

Zavedanje tega, da nas na poti
krščanskega življenja nekdo
spremlja, nas navdaja z veseljem in



mirom, brez da bi to zmanjšalo naše
prizadevanje za dosego svetosti.
Čeprav se bomo mnogokrat pustili
voditi za roko, pa naša vloga ni le v
tem. Sveti Jožefmarija je glede
duhovnega življenja zapisal, da 
nasvet ne izločuje osebne
odgovornosti. Temu je še dodal: 
duhovno vodstvo mora težiti k
oblikovanju razsodnih oseb.[10]
Zato nočemo, da nekdo sprejema
odločitve namesto nas, in prav tako
ne odnehamo vlagati truda v naloge,
ki smo jih vzeli za svoje.

Istočasno, ko priznavamo
nepogrešljivo pomoč drugih, se
moramo zavedati, da je v duhovnem
življenju Gospod tisti, ki po njih
deluje in nam daje svojo luč in svojo
moč. To nam daje gotovost, da gremo
naprej po poti svetosti, kadar iz tega
ali onega razloga niso več navzoče
tiste osebe, ki so igrale pomembno
vlogo v našem krščanskem življenju.
V tem pogledu uživamo tudi globoko



svobodo duha v odnosih z ljudmi, ki
nam jih je Bog postavil ob stran, ki
jih imamo radi po Kristusovem srcu
in za katerih podporo smo globoko
hvaležni.

Svobodni, da bi ljubili brezpogojno

Kristjani vemo, da osebna dovršenost
nastopi kot sad svobodne in popolne
razpoložljivosti za to, kar hoče
ljubezen Boga Stvarnika, Odrešenika
in Posvečevalca. Darovi, ki smo jih
prejeli, dosežejo svojo najvišjo
uresničenost, ko se odpremo božji
milosti, kot potrjuje izkušnja
številnih svetnikov in svetnic. Ko so
dopustili, da je Gospod vstopil v
njihovo življenje, so se mogli
ljubeznivo prepustiti v služenje
Njemu, tako kot sveta Marija, ki v
trenutku oznanjenja izreče trden
odgovor: Fiat — zgodi se mi po
tvoji besedi! Ta odgovor je sad
najboljše svobode: svobode
odločitve za Boga.[11]



Ko se nekdo odloči za Boga, usmeri
svoje sanje in sile v to, kar je največ
vredno. Zaveda se končnega smisla
svobode, ki ni preprosto v tem, da
lahko izbereš to ali ono, temveč v
zmožnosti, da življenje uporabiš za
nekaj velikega in sprejemaš
dokončne odločitve. Posvečanje
svojih sposobnosti temu, da slediš
Kristusu, čeprav je treba zaradi tega
včasih zavrniti druge možnosti,
prinaša srečo, stokratno plačilo[12],
na zemlji in v večnem življenju.[13]
To odseva tudi visoko stopnjo
notranje zrelosti, kajti samo nekdo, ki
ima osebnost s trdnimi prepričanji,
se je zmožen zavezati na dokončen
način: Svobodno, brez kakršnekoli
prisile, ker mi je tako všeč, se
odločim za Boga.[14]

Izročiti Gospodu preteklost,
sedanjost in prihodnost

Duša, ki izbere Boga, gre naprej v
notranjem miru, ki presega



katerokoli stisko. Vem, komu sem
veroval[15] — te besede izražajo
zaupanje svetega Pavla sredi težav, ki
so nastale zaradi njegove zvestobe
poklicu apostola narodov. Kdor
postavi Gospoda za temelj, uživa
nezlomljivo gotovost, in to mu
omogoča, da se razdaja tudi drugim:
tako da živi v celibatu iz apostolskih
nagibov, v zakonu, ali pa izbere med
številnimi drugimi potmi, ki so
zaobsežene v krščanskem življenju.
To je izročitev, ki vključuje sedanjost,
preteklost in prihodnost, kakor je
molil sv. Jožefmarija: Gospod, moj
Bog, v tvoje roke izročam
preteklost, sedanjost in
prihodnost, drobne in velike
stvari, kar je majhnega in kar je
velikega, kar je časno in kar je
večno.[16]

Nihče ne more spremeniti
preteklosti. Vendar pa Gospod
sprejme zgodovino vsakega
posameznika, pri zakramentu sprave



odpusti grehe, ki so obstajali, in
ponovno na čudovit način vključi te
dogodke v življenje svojih otrok. Vse
pripomore k dobremu[17], celo
napake, ki smo jih zagrešili, če se
znamo zateči k božjemu usmiljenju
in si z božjo milostjo prizadevamo
živeti sedanji trenutek v večji
zedinjenosti z Njim. Tako smo tudi
zmožni gledati na prihodnost z
zaupanjem, saj vemo, da je v rokah
Očeta, ki nas ima rad. Kdor je v
božjih rokah, ta pade in vstane vselej
v božjih rokah!

Odločiti se za Boga pomeni sprejeti
njegovo povabilo, da pišemo svoj
življenjepis skupaj z Njim. Tako da
ponižno priznamo svobodo kot dar,
da jo v družbi z mnogimi drugimi
ljudmi uporabljamo za izpolnjevanje
poslanstva, ki nam ga Gospod zaupa.
Pri tem pa izkusimo, da njegovi
načrti presegajo naša predvidevanja,
kot je dejal sv. Jožefmarija nekemu
mlademu fantu: Pusti se voditi



milosti! Pusti, da tvoje srce poleti!
(…) Napravi si svoj majhen roman,
roman žrtev in junaštev. Z božjo
milostjo bo resničnost presegla
tvoje sanje.[18]

J. R. García-Morato

[1] Frančišek, Govor, 27. 7. 2013.

[2] Prav tam.

[3] Jezus prihaja mimo, 110.

[4] Sv. Janez Pavel II., Pismo
umetnikom, 4. 4. 1999, 2.

[5] Sir 15,14.

[6] Sv. Jožefmarija, Bogastvo vere,
članek v časopisu ABC, 2. 11. 1969.

[7] Sv. Jožefmarija, Pismo, 2. 2. 1945,
19.



[8] Božji prijatelji, 35.

[9] Benedikt XVI., Spe salvi, 30. 11.
2007, 48.

[10] Pogovori, 93.

[11] Božji prijatelji, 25.

[12] Mt 19,29.

[13] Prav tam.

[14] Božji prijatelji, 35.

[15] 2 Tim 1,12.

[16] Sv. Jožefmarija, Križev pot, 7.
postaja, 3.

[17] Rim 8,28.

[18] Sv. Jožefmarija, Zapiski s
srečanja, 29. 4. 1974 (AGP, knjižnica,
P04, str. 45).



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/protagonisti-nasega-
zivljenja/ (31. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/protagonisti-nasega-zivljenja/
https://opusdei.org/sl-si/article/protagonisti-nasega-zivljenja/
https://opusdei.org/sl-si/article/protagonisti-nasega-zivljenja/

	“Protagonisti” svojega življenja

