
opusdei.org

Pridružene,
pridruženi: globoke
korenine in visoke
veje

Poklic v Opus Dei kot
pridruženi ali pridružena: polje
brezmejnih možnosti.

27. Okt. 2023

Piše se leto 587 pred Kristusom. V
Jeruzalemu prejme Jeremija
nenavadno preroštvo, v katerem mu
Gospod naroča, naj kupi njivo.
Prerok, nekoliko zmeden zlasti
zaradi konkretnih okoliščin,



odgovori: »Glej, okopi že grozijo, da
bo mesto zavzeto […] in izročeno
Kaldejcem […]. Ti pa, Gospod Bog, si
mi rekel: Kupi si njivo« (Jer 32,24-25).
In Gospod kljub temu vztraja: »Glej,
zberem jih iz vseh dežel […] in jih
pripeljem nazaj v ta kraj ter
poskrbim, da bodo varno prebivali.
[…] Dal jim bom eno srce in eno pot
[…]. Veselil se jih bom in jim
izkazoval dobroto; zasadil jih bom
trdno v to deželo, z vsem svojim
srcem in z vso svojo dušo« (Jer
32,37-41). Bog sam bo na polju
zasadil tista drevesa, ki so njegovi
sinovi in hčere; osebno bo vsejal
vsako seme, poskrbel, da bo vzklilo,
raslo in se ukoreninilo.

Poklicanost z globokimi
koreninami

Z evangelizacijo se marsikdaj
povezuje prispodoba ognja:
sporočilo, ki se hitro širi in vname



vse na svoji poti (prim. Lk 12,49).
Vendar pa ogenj ponavadi ne traja
dolgo in za seboj pusti le pepel. Zato
se lahko poleg podobe razširjajočega
se ognja zatečemo tudi k podobi
gozda in drevesa, ki je vsejano in
raste (prim. Mt 13,31). Ukoreninjanje
prvih semen je morda počasno, ko pa
drevesa začnejo rasti in nastane
gozd, se življenje razcveti v
neskončni množici oblik, zvokov in
barv; v senci teh dreves se poraja
neizmerna raznolikost rastlin, živali
in drugih oblik življenja. Kar je bila
prej pustinja, postane svež in za
bivanje prijeten kraj. Drevesa utrdijo
zemljo, ustvarjajo lahen vetrič,
privabljajo dež, zadržujejo vlago,
čistijo zrak; hranijo in nudijo zavetje
raznovrstnim bitjem. Tam ni več sile,
ki bi mogla zavreti moč življenja.

Nalogo evangelizacije, ki jo
pridružene in pridruženi opravljajo
sredi sveta, bi lahko primerjali s
takšnim gozdom. V svojem pismu o



poklicanosti v Delo je prelat Opus Dei
v zvezi z darom poklica pridruženih
izpostavil njihovo zmožnost, da
apostolske dejavnosti ukoreninijo, da 
gojijo zelo raznovrstne stike ter
dosežejo globino.[1] Zaradi teh
možnosti, ki jih prinaša poklic
pridruženih, bi ga lahko opisali kot 
poklic ukoreninjenosti, kar nam
govori o posebno trdnih in globokih
koreninah, ki ostajajo močne sredi
razburkanosti našega sveta. Pogosto
so te korenine vezane na določen
kraj; v drugih primerih oziroma
življenjskih obdobjih pa se lahko
nekdo zaradi dela, študija, družine
ali drugih razlogov preseli iz enega
kraja v drugega in ta presaditev je
priložnost za novo ukoreninjenje.
Poleg fizičnih korenin pa so tu še
korenine v obliki globoko
zakoreninjenih prijateljstev, iz
katerih prihaja življenje. V ozadju te
sposobnosti ukoreninjanja – včasih v
določenem kraju, vedno pa v srcih
ljudi – se nahaja posebna milost,



posebna božja volja: »Zasadil jih bom
trdno v to deželo, z vsem svojim
srcem in z vso svojo dušo« (Jer
32,41).

»Razmislimo o tem, kako pomembno
je varovati svoje korenine,« nas vabi
papež Frančišek, »kajti samo če
gremo v globino, bodo veje rasle v
višino in obrodile sadove. Vsak od
nas se lahko vpraša: Katere so
najpomembnejše korenine mojega
življenja? Kje sem ukoreninjen? Se
jih spominjam, jih negujem?«[2]

Korenine v Bogu: dar celibata

Kje so moje korenine? Korenine nam
govorijo o zemlji; o tisti zemlji, ki je
za izvoljeno ljudstvo predstavljala
temeljno vrednoto, saj je bila božji
dar, vsak Izraelec pa je bil
odgovoren, da jo ohranja, da se je
veseli, da iz nje pridobiva sadove in
jo zapusti naslednjemu rodu. Zato je
presenetljivo, da ob delitvi
obljubljene dežele med različne



rodove enemu izmed njih ni pripadlo
prav nič. In sicer Levijevemu rodu,
čigar naloga je bila bogoslužje. Leviti
zaradi tega niso prav nič žalovali,
temveč so molili: »Gospod, ti si delež
moje dediščine […], zares, moja
dediščina mi ugaja« (Ps 16,5-6).
Spoznali so, da je bil delež zemlje, ki
jim je pripadel, nič več in nič manj
kot … Bog sam! Zanje je Gospod hotel
biti »temelj njihovega bivanja, dežela
njihovega življenja«.[3]

V tej božji izbiri lahko najdemo
»resnični temelj celibata«,[4] tudi
tistega, h kateremu so poklicani
pridruženi in numerariji. Bog sam je 
zemlja, v kateri požene svoje
korenine nerazdeljeno srce. V prej
omenjenem pismu o poklicanosti v
Opus Dei prevzame msgr. Fernando
Ocáriz ta globoki pogled na celibat in
želi preseči interpretacije, ki bi lahko
bile pomanjkljive ali
redukcionistične. Poudarja namreč,
da »ne moremo razmišljati o celibatu



zgolj ali predvsem kot o nekakšni
prikladni izbiri, se pravi o nečem,
kar je primerno zato, da se lahko bolj
posvetimo dejavnostim Dela ali da se
lahko gibljemo iz enega kraja v
drugega. Res je, celibat to omogoča
oziroma olajša, vendar je njegov
temeljni razlog to, da je prav poseben
dar poistovetenja s Kristusovim
življenjem.«[5] Celibat je na poseben
način poistovetenje s to potezo
Jezusovega srca: On je podoba, v
kateri se gleda vsakdo, ki prejme ta
dar. Zato je celibat v popolnem
nasprotju z individualizmom:
omogoča posebno odprtost za Boga,
kakršno je imel Levijev rod, in
posebno odprtost za druge, kakršna
je bila odprtost Kristusa samega.

Ta klic – ki ga prejmejo tudi
numerariji – morda v pridruženih
zasije z njim lastnim sijajem, saj v
njihovem primeru ni povezan s
popolno razpoložljivostjo za naloge
izobraževanja in vodenja oziroma z



možnostjo selitve iz kraja v kraj.
Pridružene in pridruženi, pravi oče,
»z lastno izkušnjo pokažete, kaj
pomeni izročitev Bogu sredi sveta z
nedeljenim srcem […]. S svojim
življenjem odražate veliko svobodo,
ki pripada apostolski dejavnosti
vsakega krščenega, s tem ko jo vršite
z vso močjo nevezanega srca.«[6]

Takole je eden izmed pridruženih
svojim bratom razložil svojo
poklicanost kmalu potem, ko jo je
odkril: »Svoje življenje sem izročil
Bogu v Opus Dei. Še naprej bom živel
na svojem domu in opravljal svoje
delo, kot doslej. Vendar je moje srce v
celoti za Boga. Hočem mu služiti
sredi ulice.«[7] Sprejeti dandanes klic
k celibatu sredi ulice se morda zdi
nekoliko naivno ali pa noro … Skoraj
tako, kot je bilo kupiti njivo v Judeji v
času babilonskega obleganja. Zato je
dobro imeti pred očmi dejstvo, da je
klic v celibat božji dar, ki ima moč za
preoblikovanje okolja, v katero je to



seme posejano. Poleg tega svet po
tem daru hrepeni, čeprav ga
marsikdaj ne pozna. Benedikt XVI. je
dejal, da »naš svet potrebuje
pričevanje, ki ga o Bogu prinašajo
tisti, ki se odločijo sprejeti ga kot
zemljo, na kateri temelji njihovo
lastno življenje. Prav zato je celibat v
našem sedanjem svetu tako
pomemben.«[8]

Sveti Jožefmarija je imel v mislih
predvsem svoje hčere in sinove
pridružene, ko je pojasnil, da
»imamo v Delu vsi posebno in
zadostno božjo milost, da bi v svetu
skrbno živeli svojo predanost Bogu.
Na ulici je naša celica in na ulici smo
kontemplativni: dovolj je, da se
skrbno držimo norm, konkretnih in
hkrati široko zastavljenih, ki jih je
mogoče izpolniti – prilegajo se kot
rokavica roki – v kateremkoli
okolju.«[9] Vsaka norma življenjskega
načrta je srečanje, ki nam ga Gospod
ponuja, da bi v njem pognali globoke



korenine. Izhajajoč od tod raste seme
poklicanosti, dobro zakoreninjeno v
življenju zaupnosti s Kristusom ter
položeno v srce vsakega
pridruženega in vsake pridružene;
»je kakor drevo, zasajeno ob vodi, ki
steza svoje korenine k potoku, ne boji
se, ko pride vročina, njegovo listje
ostane zeleno; v sušnem letu ne trpi
pomanjkanja in ne neha roditi
sadu« (Jer 17,7-8).

Korenine v družbi in ljudeh

Vsaka zemlja je dobra, da se v njej
ukorenini seme poklicanosti, ki jo
ima pridruženi ali pridružena v Opus
Dei. Tako je bilo že od začetka, ko so
prihajali prvi, tako raznoliki poklici,
in to je vidno tudi danes. »Živite v
najrazličnejših okoliščinah in se
gibljete v vsakovrstnih službenih
okoljih,« je o pridruženih zapisal
prelat; »vaše življenje se odpira v
brezmejno polje možnosti.«[10] Na
tem nadvse raznolikem področju



dela in medčloveških odnosov
pridruženi »na posebej jasen način
izražate to, kar Opus Dei je, s
posvečevanjem običajnega življenja,
poklicnega dela in družinskega
življenja, ne da bi se oddaljili s
svojega mesta.«[11] Življenjsko
pričevanje pridruženih navzven
pokaže, kot je dejal Paco Uceda, eden
od prvih treh pridruženih, da je
»poslanstvo Opus Dei zelo preprosto.
Vsakdo mora iskati Boga v svojem
stanu in zaposlitvi: jaz kot pomočnik,
ti kot slikar, zdravnik kot zdravnik,
in pravnik in uradnik in kmet vsak
na svojem področju. Gre za to, da
postanemo sveti preko normalnih
opravil vsakodnevnega, običajnega
dela.«[12]

Sveti Jožefmarija je bil ganjen ob
misli na veliko delo evangelizacije, ki
ga bodo njegove hčere in sinovi
pridruženi opravljali »na vsem
neizmernem področju dela«.[13]

Dnevnik enega prvih letnih srečanj,



ki se jih udeležujejo pridružene,
govori o obisku Encarnite Ortega, ki
je takrat živela v Rimu in sodelovala
z ustanoviteljem Opus Dei.
»Encarnita, obdana z vsemi nami, ki
smo si želele čim več slišati, je začela
pripovedovati in pripovedovati …
dve uri in morda ne bi nikoli
končala, pa tudi me ne bi nehale
poslušati o vsem tem, kar je naša
velika vsebina, ki nas vodi naravnost
h Gospodu.«[14] Encarnita jim je
sporočila, da oče veliko pričakuje od
njihovega poklica, saj bodo lahko
vstopile »v globino družbe«.[15]

»Zavidam vam,« je ob neki drugi
priložnosti svojim hčeram in
sinovom dejal sveti Jožefmarija,
»vaša izročitev Bogu je celovita in
polna tako kot moja, vendar vi
pridete dlje.«[16]

Ta sposobnost vstopiti globoko in 
priti dlje je povezana z zmožnostjo
pridruženih, da se ukoreninijo in
vzpostavijo številne globoke stike,



kar daje globino apostolatu Cerkve,
zlasti v njihovem poklicnem okolju,
kjer so Kristusove priče: »S trajnejšo
navzočnostjo v svojem kraju
podpirate ukoreninjenje apostolskih
dejavnosti na določenem območju;
vaš življenjski slog vam omogoča
gojiti raznovrstne stike in to početi
na stalen način: sorodniki, službeni
sodelavci, prebivalci soseske, vasi,
mesta ali države, v kateri živite. ‘Vi
pridete dlje,’ kot je dejal sv.
Jožefmarija, ne samo po obsegu
apostolata, ampak po globini.«[17]

Vse to je mogoče zato, ker je »v Delu
glavni apostolat vselej apostolat
prijateljstva. Tako nas je naučil naš
oče: ‘Zares je mogoče reči, otroci
moje duše, da je največji sad
delovanja Opus Dei tisti, ki ga njegovi
člani dosežejo osebno z apostolatom
zgleda in z zvestim prijateljstvom do
svojih sodelavcev: na univerzi ali v
tovarni, v pisarni, v rudniku ali na
polju.’«[18] »Pridruženi,« je zapisal



oče, »uresničujete Opus Dei
predvsem s pomočjo globokega
osebnega apostolata v svojem
lastnem delovnem in družinskem
okolju.«[19]

K temu s posebno močjo spodbuja
dar celibata: tesna zaupnost z
Jezusom Kristusom stremi k temu, da
se razširi v bogate prijateljske
odnose, kajti celibat, kot pravi papež
Frančišek, »je dar, in da bi ga živeli
kot posvečevanje, zahteva zdrave
odnose, vezi pristnega spoštovanja in
dobrote, ki so zakoreninjene v
Kristusu«.[20] Prijateljstvo nekoga, ki
živi v celibatu po zgledu Jezusa
Kristusa, napravlja povsod, kjer se
nahaja, navzočo božjo ljubezen:
razpoložljivo in usmiljeno ljubezen,
ki se razdaja ljudem okoli sebe.
Prijateljstvo, ki so ga po božji milosti
poklicani nuditi pridruženi in
pridružene, je ljubezen, ki traja v
času, ljubezen, na katero se lahko
brez strahu zanesemo, podobna



ljubezni očeta ali matere, ki sta vedno
tam. Ta ljubezen se najprej razvija v
lastni družini: tisto jedro, ki ga
sestavljajo starši, bratje in sestre,
bratranci in sestrične ter drugi
sorodniki, je ponavadi prvo okolje, v
katerem nas Bog vabi, naj bomo sol
in luč (prim. Mt 5,13-14). Ta prostor
se postopoma širi, dokler ne doseže
vseh ljudi, ki gredo skozi naše
življenje in jim to iskreno
prijateljstvo nudi trdno in bogato
zemljo, kjer lahko njihovo lastno
seme vzklije in se hrani ter raste kot
zdrava in močna rastlina.

Prijateljstvo pridruženih mnogokrat
vključujejo odnos pristnega
duhovnega očetovstva ali
materinstva, ki sta – kot je msgr.
Fernando Ocáriz pojasnil neki
pridruženi, ki ga je o tem povprašala
– »pristna skrb za dobro drugih ljudi.
Nekaj materam lastnega je to, da
dajejo življenje. Torej, kako mi
dajemo življenje izhajajoč iz



apostolskega celibata? Z izročitvijo
samega sebe, s skrbjo za druge, z
molitvijo, z duhom služenja, s
prizadevanjem narediti življenje
prijetno … Vse to je pristno
materinstvo. Skupaj s tem, da na tak
ali drugačen način, odvisno od
okoliščin, prinašamo ljubezen Jezusa
Kristusa, ki je resnično življenje […].
To je najvišje materinstvo:
prinašanje Jezusa Kristusa.«[21]

Korenine, ki črpajo iz nekega doma

Dar celibata v osebi, ki ga prejme,
poveča njeno sposobnost ljubiti
druge in se prijateljsko odpreti
mnogim ljudem. Kdor vzame
Kristusov celibat za svojo pot, ni
nikoli osamljen človek; vendar to še
ni vse: kdor ima poklic pridruženega
ali pridružene, poleg tega požene
korenine v neki družini, v nekem
domu, ki je Opus Dei. Pridruženim
»nikdar ne bo manjkala toplina
družine,« je zapisal sveti Jožefmarija,



»kajti Delo vsakemu od svojih otrok
vedno izkazuje naklonjenost in
razumevanje. Ves Opus Dei je dom:
en sam dom z eno samo skledo.«[22]

Kakor vsi verniki Dela tudi
pridruženi in pridružene izkušajo
pripadnost tej družini zlasti s
sinovsko ljubeznijo do svetega
Jožefmarija in njegovih naslednikov,
katerim je Bog naklonil dar, da so
očetje v Opus Dei.[23] Ganljivo je
videti, kako je ta duh sinovstva
pognal korenine v prvih pridruženih,
ki so sicer ustanovitelja poznali le po
pripovedovanju drugih, vendar so
kljub temu začutili, kako je Bog
njihove duše spodbudil k sinovski
vdanosti. Tako se je na primer
zgodilo Concepción Álvarez, ki se je,
še preden je osebno srečala svetega
Jožefmarija, nalezla tistega čuta
sinovstva, ki ga je videla pri drugih
osebah v Delu, in eni od teh je
napisala: »Predstavljam si ogromno
družino, zedinjeno po tej ljubezni do



Očeta, ki skrbi za vse […]. Tudi jaz
počasi vstopam in veliko mislim na
očeta, in tisto, kar darujem zanj,
opravim z največjo skrbnostjo, z
izredno močjo.«[24]

Čudež očetovstva v Delu se trajno
ohranja v naslednikih svetega
Jožefmarija. Zato lahko vsak
pridružen oziroma pridružena čuti
kot njemu samemu namenjene
besede, s katerimi je prelat Opus Dei
sklenil svoje prvo daljše pismo:
»Moje hčere in sinovi, če se bo kdo na
tem tako lepem, a obenem tako
izmučenem svetu kdaj počutil sam,
naj se zaveda, da oče moli zanj in da
ga v občestvu svetnikov zares
spremlja ter nosi v svojem srcu«[25]

ter pri svoji vsakodnevni maši.[26]

Lepa posledica želje biti sinovi in
hčere je, da postanemo bratje
oziroma sestre. Sinovstvo
pridruženih se neizogibno preliva v
bratstvo, ki nas žene k temu, da



globlje spoznavamo druge in njihove
družine, da jih imamo radi in
skrbimo zanje ter tudi njim pustimo,
da nas imajo radi in za nas skrbijo.[27]

Kristusova ljubezen, ki jo prejemamo
po drugih, zlasti po tistih, s katerimi
si delimo isto pot, nas podpira in
žene naprej v tej pustolovščini; v
primeru pridruženih tudi v obliki
sodelovanja »z numerariji pri oskrbi
drugih vernikov Dela«.[28] Bratstvo
med pridruženimi, numerariji in
supernumerariji je vir veselja,
upanja in tolažbe pri tem
prizadevanju, da bi evangelij
prinašali vsem ljudem.[29] S to bližino,
stkano iz osebne bližine in
konkretnih pozornosti ter
navzočnosti, vedno ko je to mogoče,
bomo doživljali »čudovito občestvo
svetnikov. Zaradi gotovosti vere se
čutimo drug drugemu celo bolj blizu,
kot bi bilo v primeru fizične
bližine.«[30]

* * *



»Delo … Kaj je sedaj Delo?« se je
spraševal sveti Jožefmarija, ko je med
špansko državljansko vojno sanjal v
tesni izbi honduraškega konzulata.
»Skoraj ničesar ni videti; zares je
gorčično zrno. Peščica ljudi brez
ugleda, brez gospodarskega položaja,
brez izkušenj, skoraj vsi še na
začetku svojega življenja. Vendar mi
vemo, da bo iz tega gorčičnega zrna
na nadnaravnem polju Cerkve zraslo
drevo, ki bo s svojim deblom,
koreninami in vejami prekrilo ves
svet in v katerem bodo zatočišče
iskale številne ptice selivke.«[31]

Od te meditacije je minilo že več
desetletij in sveti Jožefmarija je lahko
še za časa svojega zemeljskega
življenja na lastne oči videl delno
uresničitev teh sanj. Ustanovitelj
Opus Dei je sanjal tudi o tem, da bo v
prihodnosti število pridruženih
dvakrat večje od števila numerarijev.
Ko se približujemo stoletnici Dela,
lahko prosimo Gospoda, naj pomnoži



poklice pridruženih kakor gozdove
in doline »kakor vrtove ob reki,
kakor hraste, ki jih je zasadil Gospod,
kakor cedre ob vodi« (4 Mz 24,5-6),
da bi prinašali večjo trdnost in
korenitost širjenja evangelija na tej
»božji njivi« (1 Kor 3,9), ki je Cerkev.

[1] Prim. Fernando Ocáriz, Pastirsko
pismo, 28. 10. 2020, št. 18.

[2] Frančišek, Avdienca, 3. 5. 2023.

[3] Benedikt XVI., Govor, 22. 12. 2006.

[4] Prav tam.

[5] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
28. 10. 2020, št. 22.

[6] Prav tam, št. 18.

[7] Lázaro Linares, Antes, más y mejor:
un relato de mi vida en el Opus Dei,
Rialp, Madrid 2001, str. 37.



[8] Benedikt XVI., Govor, 22. 12. 2006.

[9] Sv. Jožefmarija, Cartas 27, št. 11.

[10] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
28. 10. 2020, št. 18.

[11] Prav tam, št. 19.

[12] Citirano v: Lázaro Linares, Antes,
más y mejor, str. 29.

[13] Sv. Jožefmarija, Pogovori, št. 114.

[14] Dnevnik centra La Estila, 10. 13.
1953. Citirano v: Las agregadas del
Opus Dei, preparación y comprensión
de la misión. España 1950–1955, 
Studia et Documenta 15 (2021), str.
143–178; str. 169.

[15] Prav tam.

[16] Sv. Jožefmarija, Klepet, 15. 9. 1962;
citirano v: Fernando Ocáriz,
Pastirsko pismo, 28. 10. 2020, št. 18.



[17] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
28. 10. 2020, št. 18.

[18] Sv. Jožefmarija, Pisma 6, št. 55;
Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo, 1.
11. 2019, št. 20.

[19] Msgr. Fernando Ocáriz, Pastirsko
pismo, 28. 10. 2020, n. 18.

[20] Frančišek, Nagovor, 17. 2. 2022.

[21] Msgr. Fernando Ocáriz, Klepet v
Poznanu, 23. 6. 2022.

[22] Sv. Jožefmarija, Pisma 27, št. 11;
prim. Fernando Ocáriz, Pastirsko
pismo, 16. 2. 2023, št. 13.

[23] Prim. sv. Jožefmarija, Pismo 6. 5.
1945, št. 23; Fernando Ocáriz,
Pastirsko pismo 14. 2. 2017, št. 2.

[24] Pismo Concepción Álvarez a María
Ampuero, 30. 6. 1952. Citirano v: Las
agregadas del Opus Dei, preparación y
comprensión de la misión. España
1950–1955, str. 168.



[25] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
14. 2. 2017, št. 33.

[26] Prim. prav tam, 16. 2. 2023, št. 12;
Sporočilo, 12. 7. 2019.

[27] Prim. prav tam, Pastirsko pismo,
16. 2. 2023, št. 6.

[28] Prav tam, 20. 10. 2020, št. 18.

[29] Prim. prav tam, št. 17.

[30] Fernando Ocáriz, Sporočilo, 12. 7.
2019.

[31] Sv. Jožefmarija, Meditacija, 25. 7.
1937, v: Crecer para adentro, str. 223.

Santiago Vigo

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/pridruzene-pridruzeni-

https://opusdei.org/sl-si/article/pridruzene-pridruzeni-globoke-korenine-in-visoke-veje/
https://opusdei.org/sl-si/article/pridruzene-pridruzeni-globoke-korenine-in-visoke-veje/


globoke-korenine-in-visoke-veje/ (1. Feb.
2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/pridruzene-pridruzeni-globoke-korenine-in-visoke-veje/

	Pridružene, pridruženi: globoke korenine in visoke veje

