
opusdei.org

Prelatovo pismo
(september 2012)

“Ni ljubezni brez trpljenja, brez
trpljenja, ki ga prinaša odpoved
samemu sebi.” To so besede
Benedikta XVI., o katerih govori
prelat Opus Dei v svojem
septembrskem pismu, kjer
premišljuje o Kristusovem
križu.

14. Sep. 2012

Preljubi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!



Kakor v prejšnjih letih sem želel
izkoristiti ta premor za to, da bi bil
skupaj s svojimi hčerami in sinovi iz
različnih krajev: zelo mi pomaga, če
vas lahko vidim, sem z vami in
začutim vedno aktualno nujnost
apostolske širitve. Vendar tokrat ni
bilo mogoče: Omnia in bonum! saj
smo z največjo zavzetostjo “obhodili”
svet kar iz Pamplone.

Na začetku julija, preden sem prispel
v to mesto, sem se zadržal v
Barceloni in v Gironi. Tu smo imeli
veliko srečanje s številnimi
udeleženci in blagoslovil sem podobo
svetega Jožefa, ki so jo postavili na
kraj, kjer se uresničuje obilo
apostolskega dela z mladimi. Nato
sem, kakor sem vam že povedal, šel
na Portugalsko, da bi molil pred
Fatimsko Materjo božjo in se sestal s
številno skupino vaših sester in
bratov. 23. avgusta sem bil v Lurdu,
kjer sem počastil Marijo skupaj z
vsem Delom ter jo prosil za njeno



posredovanje. Zahvalil sem se ji v
imenu vseh vas.

Prav tako sem na kratko odpotoval
na Nizozemsko. Poleg veselja, da sem
videl ljudi iz prelature, sem
podoživel del predzgodovine Dela v
tej deželi, ko sem spremljal našega
Očeta in predragega don Álvara.
Koliko sta molila, ko sta se vozila po
njenih cestah in mestih, z mislimi pri
ženskah in moških, ki bodo prišli v
Opus Dei, ter z upanjem, ki je postalo
resničnost in jo sedaj lahko vidimo!
Vsak dan živímo občestvo svetnikov.

Jutri, 2. septembra, bom podelil
duhovniško posvečenje trem vašim
bratom pridruženim, ki so pred
šestimi meseci postali diakoni. Tudi
zato se mi misli vračajo k svetemu
Jožefmariju, ki je sanjal o tem
koraku: o trenutku, ko bodo nekateri
od njegovih sinov postali duhovniki.
Molite zanje in za sadove številnih
dejavnosti, ki se v tem času izvajajo



po vsem svetu. Prav je, če dodamo
tudi namen za regije južne poloble,
ki s svojim običajnim življenjem
podpirajo vse nas.

V sredini tega meseca, 14. septembra,
se bomo naši materi Cerkvi ponovno
zahvalili za praznik povzdignjenja
svetega Križa. Naš Oče se je nanj
pripravljal in ga obhajal s posebnim
veseljem, popolnoma prepričan, da je
križ prestol slave, s katerega Kristus
k sebi priteguje vse stvari[1]. Ne
morete si zamisliti, s kolikšnim
pričakovanjem je odločil, naj se na
centralnem sedežu Opus Dei naslika
velika stenska slika z upodobitvijo
prizora, ki ga praznujemo pri
liturgiji: vrnitev svetega križa v
Jeruzalem, potem ko je bil rešen iz
rok neverujočih.

Kot izraz te tako ukoreninjene
pobožnosti je s seboj vedno nosil
relikvijo lignum crucis in želel je, da
bi jo nosili tudi njegovi nasledniki:



najprej nepozabni don Álvaro in
sedaj jaz. Vse nas je ganila velika
pobožnost, s katero je vsak dan
poljubil to sveto relikvijo, preden se
je zvečer umaknil k počitku, ko je
ponovno začel dan, ter v drugih
trenutkih.

Naslednjega dne po tem prazniku,
15. septembra, se spominjamo
navzočnosti Device Marije pod
križem, ko je trpela skupaj z Jezusom
in sodelovala z njim pri delu
odrešenja. Tam se je razodelo njeno
novo materinstvo, ko je zaslišala tiste
Gospodove besede: Žena, glej, tvoj
sin[2]. Takrat nas je sprejela celovito
in nežno, kakor svoje prave otroke.
Ta dva praznika za kristjane
predstavljata mogočno vabilo,
zapovedujoč klic, naj z ljubeznijo
objamemo majhne ali velike križe, ki
se pojavljajo v naših življenjih, brez
pritoževanja ali tarnanja, saj nas vsi
vežejo na Jezusa Kristusa in so zelo
poseben božji blagoslov. Ne



pozabímo na besede svetega
Jožefmarija o tem, da mnogi ljudje
imenujejo križ tisto, kar je zanje
neprijetno, in na koncu odstranijo
njegovo podobo iz svojih domov,
predvsem pa iz svojega ravnanja. Ne
priznajo, da sveti križ v vseh svojih
izraznih oblikah daje svobodo in
moč, da se lahko borimo v bitki nove
evangelizacije, tako da začnemo z
osebnim spreobrnjenjem.

Pred leti je sveti oče v neki homiliji
govoril, da ni ljubezni brez
trpljenja, brez trpljenja, ki ga
prinaša odpoved samemu sebi,
brez preobrazbe in očiščenja
lastnega jaza z resnično svobodo.
Tam, kjer ni ničesar, za kar bi bilo
vredno trpeti, celó življenje izgubi
svojo vrednost. Evharistija,
središče našega krščanskega bitja,
ki je utemeljena na Jezusovem
žrtvovanju za nas, se je rodila iz
trpljenja iz ljubezni, ki je na križu
dosegla svoj vrhunec. Mi živimo od



te ljubezni, ki se izroča. Ta
ljubezen nam daje pogum in moč,
da na tem svetu trpimo skupaj s
Kristusom in zanj, vedoč, da naše
življenje prav na ta način postaja
veliko, zrelo in resnično.[3]

Pomagajmo vsem ljudem, ki jih
srečujemo, da bodo cenili vrednost,
ki jo ima trpljenje, če se z njim
soočimo na tak način; mirno, pa tudi
veselo. To je poudaril naš
ustanovitelj nekoč, ko si je z
obžalovanjem zastavil naslednje
vprašanje: Kdo gre danes še
naproti svetemu križu? Redki
ljudje. Saj vidite, kako se svet
odzove na križ, celó toliki ljudje, ki
se imenujejo katoličani, za katere
je križ pohujšanje ali norost,
kakor je zapisal sveti Pavel:
iudæis quidem scándalum,
géntibus autem stultítiam (1 Kor 1,
23). Gospod! Skozi stoletja se
nadaljuje to bolestno stanje, celo
med ljudmi, ki pravijo, da te imajo



radi in da ti sledijo.[4] Dejansko na
tem našem svetu lahko opazimo, kar
je apostol napisal Korinčanom: Judje
namreč zahtevajo znamenja, Grki
iščejo modrost, mi pa oznanjamo
križanega Mesija, ki je Judom v
spotiko, poganom norost. Tistim pa, ki
so poklicani, Judom in Grkom, je
Mesija, Božja moč in Božja modrost.
Otroci moji, je nadaljeval naš Oče, 
poglejte, ne pretiravam. Križ je še
vedno simbol smrti, namesto da bi
bil znamenje življenja. Ljudje še
vedno bežijo pred križem, kot da bi
bil morišče, ko pa je vendar prestol
slave. Kristjani še vedno zavračajo
križ in ga povezujejo z bolečino,
namesto da bi ga povezovali z
ljubeznijo.[6] Ti in jaz, vsakdo izmed
nas, ali zares ljubimo sveti križ? Ali
smo prepričani, da je zedinjenost s
križanim Kristusom vir nadnaravne
učinkovitosti in resničnega veselja?
Ali se vsakodnevno vadimo v
prizadevnem sprejemanju tega, kar
nas teží: bolezni, stvari, ki zavirajo



naše projekte, vsakdanje
nevšečnosti? Če na vse gledamo z
nadnaravnega gledišča, bomo vsak
dan odkrili nemalo priložnosti za
zedinjenje z Jezusom in Marijo, tako
da z ljubeznijo sprejemamo majhne
nevšečnosti – morda niti ne tako
majhne – in jih izročimo pri sveti
maši. Kako velik zaklad za nebesa
lahko zberemo z nepomembnimi
malenkostmi!

To je bil nenehen nauk svetega
Jožefmarija. Povabim vas, da v teku
dneva z vašim mrtvičenjem, z
izrazi ljubezni in izročitve
Gospodu nabirate miligrame zlata
in prah briljantov, rubinov in
smaragdov. Našli jih boste na vaši
poti, v majhnih stvareh. Zbirajte
jih, da si boste ustvarili zaklad v
nebesih, kajti z miligrami zlata se
sčasoma naberejo grami in
kilogrami; in z delčki dragih
kamnov boste lahko naredili



čudovite diamante, velike rubine
in bleščeče smaragde.[7]

Ta recept je lahko uresničiti v praksi,
vendar predpostavlja željo, da bi
spremljali Kristusa na Kalvarijo. 
Pred križem je mogoče zavzeti tri
drže, je povzemal naš ustanovitelj. 
Izogibati se temu daru, kar
počnejo skoraj vsi. Ga predrzno iti
iskat in si želeti velikih
preizkušenj, podvreči se izrednim
oblikam pokore; če ta nagib ne
prihaja od Boga, se mi prav tako
ne zdi primeren, ker je lahko sad
prikritega napuha. Tretja drža pa
je sprejeti križ z veseljem, kadar
ga pošlje Gospod: in to je, tako
mislim jaz, najustreznejši način,
kako ravnati pred križem.[8] 

Obrnimo svoj pogled k presveti
Devici Mariji. Dejstvo, da je Marija ob
križu ostala trdna ter od blizu
spremljala svojega Sina, je bila
nedvomno posebna božja milost,



toda milost, na katero je odgovorila z
dolgoletno pripravo, vse od trenutka
oznanjenja in še prej, s popolnoma
odprtim srcem in dušo za božje
zahteve. Stopnje Marijine potí od
njenega doma v Nazaretu do
Jeruzalema, potí, ki je šla preko
križa, kjer jo je Sin zaupal apostolu
Janezu, so zaznamovane s
sposobnostjo ohranjanja vztrajne
zbranosti. Tako je lahko v tišini
svojega srca pred Bogom
premišljevala vse dogodke (Lk
2,19-51); in v premišljevanju pred
Bogom je razumela božjo voljo ter
jo v sebi zmogla sprejeti.[9]

Moje hčere in sinovi, to je velika
lekcija, ki nam jo Cerkev posreduje s
tem marijanskim praznikom. Celotno
zemeljsko življenje naše Gospe se je
strnilo v gorečo željo, da bi izpolnila
božjo voljo, tudi kadar se je božja
previdnost pojavila v bolečih obrisih.
Vse je uresničila brez pritoževanja, s
človeško in nadnaravno eleganco, ne



da bi privlačila pozornost: Ona je,
kakor je tolikokrat spomnil sveti
Jožefmarija, Učiteljica skrite in tihe
žrtve[10]. S svojim zgledom nas
vzpodbuja, naj z ljubeznijo
sprejmemo težave v življenju, velike
in majhne; slednje bodo najbolj
običajne.

Poskušajmo ponotranjiti to držo
presvete Device. Ona je vzor dušam,
ki hočejo biti kontemplativne sredi
sveta; ponesimo v svojo osebno
premišljevalno molitev vesele in
boleče dogodke, ki zamejujejo naše
dneve, da bi v vsakem od njih odkrili
nadvse ljubljeno voljo našega Očeta
Boga in jo objeli z notranjim mirom.
Tako bomo Jezusovo Srce napolnili z
veseljem in On nas bo blagoslovil ter
napolnil z učinkovitostjo naša
prizadevanja, da bi mu približali
mnoge duše. Ljubímo mrtvičenje in
pokoro z naravnostjo, ne da bi
zganjali vik in krik; vse to lahko
opazujemo v Marijinem življenju. 



Svet občuduje le javno oznanjeno
žrtev, ker ne pozna vrednosti
skrite in tihe žrtve.[11]

Ko med sveto mašo opazujemo križ,
ki stoji na oltarju, ko poljubimo
majhno razpelo, za katerega vam
predlagam, da ga vedno nosite s
seboj, kakor je zapisal naš Oče, ko
poljubimo leseni križ v kapeli ali se
priklonimo pred njim, bodimo
pozorni na globok pomen teh dejanj.
Govorijo nam, kakor pravi papež, da 
Bog ni odrešil sveta z mečem,
temveč s križem. Ko je Jezus umrl,
je razprostrl roke. To je predvsem
kretnja, ki izraža trpljenje: pustil
se je pribiti na križ za nas, da bi
nam dal svoje življenje. Toda
razprostrte roke so hkrati kretnja
človeka, ki moli, drža duhovnika,
ko v molitvi razširi roke: Jezus je
svoje trpljenje in smrt spremenil v
molitev, v dejanje ljubezni do Boga
in do ljudi. Zato so razprostrte
roke križanega Kristusa tudi



kretnja, ki izraža objem, s katerim
nas privlači k sebi, s katerim nas
želi z ljubeznijo stisniti v svoje
naročje. Tako je križ podoba živega
Boga, je Bog sam, zato se lahko
izročimo v njegove roke.[12]

Ko sem ponovno prebral te besede
Benedikta XVI., se mi je v spomin z
veliko jasnostjo vrnila za svetega
Jožefmarija zelo značilna podoba. Ko
je govoril o Gospodu, pribitem na
križ, ne toliko zaradi žebljev kakor
zaradi velike ljubezni do nas, kakor
je navadno rekel, je pogosto rahlo
razprostrl roke in obrnil dlani, z
naravnostjo, tako da te kretnje
večina ljudi morda sploh ni opazila.
Vem, da je bila ta gesta – tako je
nekoč razložil – izraz njegove
gorečnosti, da bi se tesno zedinil z
Gospodom, ki je bil pribit na lesu
križa; poskušal se je poistovetiti z
Njim, da bi lahko sprejel vse ljudi.



Papež pravi, da je Marija obzirno
prehodila vso pot njenega Sina
med njegovim javnim delovanjem,
vse do križa, in s svojo tiho
molitvijo tudi sedaj hodi po poti
Cerkve.[13] V teh težkih časih se še
vztrajneje zatekajmo k njenemu
posredovanju, da bi nas naredila
močne v sprejeti in iskani bolečini.
Ona je Mater Ecclesiæ, Mati Cerkve,
zato njenemu materinskemu
posredovanju izročimo leto vere, ki
se bo začelo čez nekaj tednov, 11.
oktobra, na petdeseto obletnico
začetka II. vatikanskega koncila.
Sledimo svetemu očetu in se trudimo,
da bi v vsakem trenutku ravnali kot
pravi kristjani ter jasno pričevali – z
deli in z besedami – za našo katoliško
vero. Civilna družba, različna okolja,
v katerih se gibljemo, potrebujejo
dopolnitev iz duhovnega življenja,
nadnaravnega življenja, ki prihaja
samo iz Kristusovega križa. Z mirom
in stalnostjo, vendar brez nagnjenja,
da bi si prizadejali bolečino, se



skušajmo naučiti lekcije Učitelja, ki je
pred odhodom na Kalvarijo jasno
povedal: Srčno sem želel jesti z vami
to pashalno večerjo, preden bom trpel
… [14]

Še naprej molite za moje namene, da
bi bili popolnoma eno[15], združeni v
molitvi, v žrtvi in v gorečnosti po
služenju Cerkvi, papežu in vsem
dušam. Da bi nam to uspelo, prosímo
za pomoč don Álvara, ki je nasledil
našega Očeta prav na praznik svete
Marije, žalostne Matere božje.
Mislim, da se je mir, ki je bil vedno
značilnost prvega naslednika svetega
Jožefmarija, še okrepil, in tako so
ljudje, ko so se pogovarjali z njim,
čutili, kako jih mogočno priteguje k
Bogu, našemu Gospodu.

Spremljajmo papeža med njegovim
pastoralnim potovanjem v Libanon
od 14. do 16. septembra, kjer bo
podpisal in izročil posinodalno
apostolsko vzpodbudo o Srednjem



vzhodu, ki je sad posebnega
zborovanja škofovske sinode v Rimu
pred dvema letoma. Prosímo za te
dežele, ki jih je naš Gospod posvetil s
svojo prisotnostjo, in izprosímo od
presvete Device Marije, Regina pacis,
dar mirú za ljudstva tistega območja
ter za vse človeštvo.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš Oče

+Javier

Torreciudad, 1. september 2012.

[1] Prim. Jn 12, 32.

[2] Jn 19, 26.

[3] Benedikt XVI., Homilija ob
otvoritvi Pavlovega leta, 28. 6. 2008.

[4] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
meditacije, 3. 5. 1964.

[5] 1 Kor 1, 22-24.



[6] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
meditacije, 3. 5. 1964.

[7] Sveti Jožefmarija, leto 1968.

[8] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
meditacije, 3. 5. 1964.

[9] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 14. 3. 2012.

[10] Sveti Jožefmarija, Pot, št. 509.

[11] Prav tam, št. 185.

[12] Benedikt XVI., Homilija v
Mariazellu, 8. 9. 2007.

[13] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 14. 3. 2012.

[14] Lk 22, 15.

[15] Jn 17, 23.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
september-2012/ (14. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-september-2012/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-september-2012/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-september-2012/

	Prelatovo pismo (september 2012)

