
opusdei.org

Prelatovo pismo
(september 2010)

Številna liturgična praznovanja
v mesecu septembru so vodilo
pisma, ki ga prelat Opus Dei
namenja vernikom Dela.

14. Okt. 2010

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

Kakor vsako leto sredi tega meseca
obhajamo praznik povzdignjenja
svetega križa, ki nas vzpodbuja, da
polni hvaležnosti opazujemo čudež
tega, da je Bogsvet tako vzljubil, da je



dal svojega edinorojenega Sina, da bi
se nihče, kdor vanj veruje, ne pogubil,
ampak bi imel večno življenje[1].

Za našo rešitev je božja beseda
postala človek in prevzela podobo
služabnika, pokornega vse do smrti
na križu[2]. Zato takrat, »ko
dvignemo oči h Križanemu, častimo
Tistega, ki je prišel, da bi odvzel greh
sveta in nam dal večno življenje.
Cerkev nas vabi, naj ponosno
dvignemo slavljeni križ, da bo svet
videl, kako daleč je šla Kristusova
ljubezen do ljudi, do vseh ljudi. Vabi
nas k zahvali Bogu, ker je iz drevesa,
ki je prineslo smrt, ponovno vzšlo
življenje.«[3]

Za božje otroke v Opus Dei ima ta
praznik še poseben pomen, odkar je
Gospod razsvetlil našega Očeta, da bi
še globlje razumel: poklicani smo k
temu, da povzdignemo Kristusov križ
na vrh vseh plemenitih človeških
dejavnosti. Instaurare omnia in



Christo, sveti Pavel kot z geslom
naroči kristjanom iz Efeza;
oblikovati ves svet v Jezusovem
duhu in postaviti Kristusa v
središče vseh stvari. Si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad
meipsum, in ko bom povzdignjen z
zemlje, bom vse pritegnil k sebi.
Kristus je s svojim učlovečenjem, s
svojim delom v Nazaretu, s svojim
učenjem in čudeži po krajih Judeje
in Galileje, s smrtjo na križu in z
vstajenjem središče stvarstva,
Prvorojenec in Gospod vseh živih
bitij[4]. In da bi sodelovali pri
razširitvi odrešenja na vse duše, nam
je Gospod ponudil tudi poklicno delo,
ki ga moramo z njegovo milostjo
opravljati s človeško popolnostjo, z
duhom služenja in pravilnim
namenom, tako da ga poskušamo
spremeniti v molitev.

Iz Kristusove žrtve izvirajo vse
milosti, ki jih Bog podeljuje ljudem.
Zato ni smiselno imeti nadnaravnega



življenja in sodelovati v Jezusovem
odrešenjskem poslanstvu, če se s
srcem in učinkovitostjo ne združimo
s svetim križem; na prvem mestu
tako, da živimo sveto mašo najbolje
kot je mogoče, saj se pri njej na
zakramentalen, toda resničen način
nahajamo pred božjo žrtvijo na
Kalvariji. Ta nas tudi vzpodbuja, da z
veseljem sprejmemo težave in
bolečine naše zemeljske poti, še več,
da aktivno iščemo prostovoljno
mrtvičenje in pokoro v majhnih
vsakodnevnih stvareh. »Kakšna sreča
je imeti križ!« je vzkliknil eden od
cerkvenih očetov. »Kdor ima križ,
ima zaklad.«[5] Toda resna napaka
bila bi, če bi zmotno zamenjali križ z
žalostjo, z vdanostjo v usodo, z
mračno panoramo. V resnici je ravno
nasprotno: prinaša nam in nas pelje
k sreči, ki je v Kristusu, v križanem
Kristusu[6].

Sveti Jožefmarija je zelo dobro vedel,
kaj je žrtev, odkar je Gospod zgodaj



stopil v njegovo dušo, da bi ga
pripravil za poslanstvo, ki mu ga je
zaupal: ustanovitev Opus Dei.
Različne težke, kritične trenutke je
vedno sprejemal s hvaležnostjo,
čeprav jih včasih ni razumel.
Vzpodbujen od Svetega Duha je
kmalu globoko zaznal, da križ
naznanja – in bo vedno naznanjal –
jamstvo za nadnaravno učinkovitost
v apostolskem poslanstvu.

»Prav ta nadnaravna dopustitev
trpljenja istočasno pomeni
največjo pridobitev. Jezus je s
smrtjo na križu premagal smrt;
Bog iz smrti potegne življenje. Zato
Božji otrok ne sme biti kot nekdo,
ki se vda v svojo tragično usodo,
temveč mora njegov odnos
temeljiti na zadovoljstvu človeka,
ki že vnaprej okuša zmago. V
imenu te zmagovite Kristusove
ljubezni se moramo kristjani
podati na vse poti tega sveta, da
bomo v besedi in dejanjih sejalci



miru in veselja. Boriti se moramo
— v boju miru — proti slabemu,
proti krivici in grehu ter tako
oznanjati, da trenutno človeško
stanje ni dokončno; da bo Božja
ljubezen, ki se je razkrila v
Jezusovem Srcu, dosegla veličastno
duhovno zmago ljudi«.[7]

Vesela rodovitnost križa se ponovno
pokaže z liturgičnim spominom
žalostne Matere božje, 15.
septembra. Cerkev nas vabi, da
gledamo Marijo ob njenem sinu, ki je
— pribit na križ iz ljubezni — umrl
zaradi naših grehov. Božja
Previdnost je predvidela njeno
prisotnost na Golgoti v tisti uri, tudi
zato, da bi Jezus zaupal ljudi v
varstvo svoji Materi: Žena, glej tvoj
sin[8], ji pravi. In Ona nas sredi
največje bolečine resnično sprejme,
saj sliši tudi: glej, tvoja Mati[9], ko se
Gospod obrne k Janezu. Ko je Jezus
umiral, smo se mi rodili v življenje
milosti, v novo življenje enotnosti z



Bogom, z aktivnim sodelovanjem
naše Gospe.

Mnogi svetniki in duhovni pisci so
poudarjali, da čeprav so bile naši
Gospe ob rojstvu v Betlehemu
prihranjene bolečine fizičnega
materinstva, v trenutku našega
duhovnega rojstva ni bilo tako.
»Marijino univerzalno materinstvo,
“Žena” iz svatbe v Kani ter s
Kalvarije, spominja na Evo, “mater
živih” (1 Mz 3, 20). Toda, medtem ko
je slednja pripomogla k prihodu
greha na svet, nova Eva, Marija,
sodeluje pri rešilnem dogodku
odrešenja (…).«

»V luči tega poslanstva«, je
pojasnjeval papež Janez Pavel II., »se
mater prosi za žrtev, ki je zanjo zelo
boleča – sprejeti smrt njenega
edinorojenca (…). Njen “da” temu
načrtu torej pomeni sprejemanje
Kristusove žrtve, ki jo Ona
velikodušno sprejme in se združi z



Božjo voljo. Čeprav je bilo Marijino
materinstvo v božjih načrtih že od
začetka namenjeno temu, da bi se
razširilo na vse človeštvo, se samo na
Kalvariji izrazi njegova univerzalna
dimenzija, ki je posledica Kristusove
žrtve.«[10]

Moje hčere in sinovi, naše delo z
dušami bo dalo obilne sadove, če
bomo z vedrim in tudi srečnim
duhom tesno združeni z Jezusom
Kristusom na križu, zelo blizu
žalostni Materi božji. »Odrešenje, ki
se je dovršilo, ko je Jezus umrl v
sramoti in slavi križa, Judom v
spotiko, poganom v norost (1 Kor
1, 23), se bo po božji volji
izvrševalo še naprej, dokler ne
pride Gospodova ura. Človek ne
more živeti v skladu z Jezusovim
srcem in se hkrati ne čutiti
poslanega kot On, peccatores
salvos facere (1 Tim 1, 15), reševat
vse grešnike, v prepričanju, da
moramo mi sami vsak dan bolj



zaupati v božje usmiljenje. Od tod
ta silna želja, da bi bili
soodrešeniki s Kristusom, da bi
skupaj z Njim rešili vse duše, ker
smo oziroma želimo biti ipse
Christus, Jezus sam, in Onje sam
sebe dal v odkupnino za vse(1 Tim
2, 6).«[11]

To je pot, kateri so Jezusovi učenci
sledili od samega začetka krščanstva.
Opirajoč se na stanovitnost križa so
dali spoznati Kristusovo sporočilo
ljudem, s katerimi so se srečevali in
ki so bili velikokrat zelo oddaljeni od
Boga. Tako se je z božjo milostjo in z
vztrajanjem tistih prvih učencev
izvršil čudež spreobrnjenja
poganskega sveta.

21. septembra se spominjamo
svetega Mateja, enega izmed prvih
dvanajsterih, ki je, kakor pravi
izročilo, pretrpel mučeništvo v
Perziji, potem ko je napisal evangelij,
ki nosi njegovo ime. On sam je bil



neposredni prejemnik gorečnosti po
dušah Odrešenika, ki ga je poklical,
naj mu sledi, ko je bil še cestninar,
kar je bilo za večino Izraelcev
sinonim za javnega grešnika.
Benedikt XVI. pravi: »Ob tem postane
jasno vidno naslednje dejstvo: Jezus
nikogar ne izključuje iz svojega
prijateljstva. Še več, prav takrat, ko je
sedel za mizo v hiši Mateja Levija, je
v odgovor tistim, ki so se zgražali nad
njegovim obiskovanjem
nepriporočljivih družb, izrekel
pomembno sporočilo: “Ne
potrebujejo zdravnika zdravi, ampak
bolni. Nisem prišel klicat pravičnih,
ampak grešnike” (Mr 2, 17).
Evangelijska blagovest pomeni
predvsem to, da Bog grešniku ponuja
svojo milost.«[12]

Kristusov zgled bo vedno kot
spodbodljaj apostolski gorečnosti
vseh njegovih učencev. Tudi mi se
gibljemo v naročju družbe, kjer na
žalost – to pravim brez tragičnega



prizvoka – mnogi ljudje ne vedo
ničesar o Bogu. Drugi hodijo po
zemlji, kakor da ga ne bi poznali,
daleč od njegovih zapovedi in
njegovega nauka. Napotiti se
moramo k vsem, da bi jih približali
Gospodu. Spomnim se veselja, s
katerim je naš ustanovitelj sprejel
učenje II. vatikanskega koncila, ko je
videl, da »se s prenovljeno močjo
začenja uresničevati skrb za to, da
bi ponesli resnico tistim, ki živijo
ločeni od edine Poti, Jezusove poti,
saj me – tako je pisal – použiva želja
po tem, da bi se rešilo vse
človeštvo«[13]. Zagotovo lahko
potrdimo, da so se v aktualnih
okoliščinah izredno razširile meje
apostolata ad fidem, ki ga je sveti
Jožefmarija tako ljubil.

V odnosu z našimi sodelavci si ne
bomo dovolili delati razlik med
ljudmi. Kakor je neutrudno ponavljal
sveti Jožefmarija, ne obstaja nobena
duša, ki bi bila izključena iz naše



ljubezni do bližnjega. Še več, izkazati
moramo ljubeznivosti poln odnos do
tistih, ki so bolj oddaljeni od Boga. 
»Kristusovi sovražniki,« je razlagal
naš Oče ob neki priložnosti, »mu
očitajo, da je prijatelj grešnikov.
Seveda! In ti tudi! Če to nismo,
kako jih bomo spreobrnili, kako jih
bomo približali božjemu
Zdravniku? Seveda smo prijatelji
grešnikov! Ti lahko izvršuješ to
delo vse dokler prijateljstvo s temi
ljudmi ne predstavlja nevarnosti
za tvoje notranje življenje; vedno,
ko boš imel dovolj visoko notranjo
temperaturo, da boš dvigoval
notranjo temperaturo teh ljudi, ne
da bi izgubil svojo. Da! Prijatelji
grešnikov, pravi prijatelji: z vašo
molitvijo, z vašim prijetnim in
iskrenim, plemenitim odnosom,
toda tako, da le-to ne predstavlja
nevarnosti za vašo dušo.«[14]

Vsak človek, s katerim se srečamo iz
kakršnega koli razloga, mora v nas



vzbuditi resnično vnemo po
apostolatu, željo, da bi mu pomagali,
da bi se bolj približal Jezusu
Kristusu. Bremeni nas dolžnost, da
na vse razširimo ogenj Božje
ljubezni, ki nas mora použivati. Zato
se moramo takoj, ko stopimo v stik z
nekom, vprašati: kako ga
vzpodbuditi, da bi prišel bližje Bogu?
Kaj mu lahko predlagam? Na katero
temo znam napeljati pogovor, da mu
bo pomagala bolje spoznati krščanski
nauk?

Tak način delovanja je logičen. Papež
Benedikt XVI. pojasnjuje, da »kdor je
odkril Kristusa, mora druge peljati k
Njemu. Veliko veselje se ne more
zadržati zase. Treba ga je
posredovati naprej.«[15] Tako so
ravnali tisti, ki so zvesto sledili
Gospodu, v vseh časih. »Ko odkrijete,
da vam je bilo nekaj v korist,« je
oznanjal sveti Gregor Veliki,
»poskušate pritegniti še druge.
Zatorej si morate želeti, da bi vas po



Gospodovih poteh spremljali tudi
drugi. Če greste na trg ali v kopališče
in se srečate z nekom, ki ne počne
ničesar, ga povabite, naj se vam
pridruži. Prenesite to zemeljsko
navado v to, kar je duhovnega, in ko
boste šli k Bogu, ne pojdite sami.«[16]

Pripovedoval sem vam že, kako sem
podoživel dneve, ki jih je naš Oče
preživel v Ekvadorju, kjer se je
razdajal in razdajal, ne da bi se
pritoževal, ker ni imel fizične moči; v
Peruju, kjer se je veliko zadrževal pri
zakramentalnem Jezusu ter se
obračal k Mariji in k Jezusu; v
Braziliji, kjer je občudoval pisano
množico tam živečih ljudi, ki so
upanje na žetev za Boga.

Pred nekaj dnevi sem na Poljskem na
povabilo Torunskega škofa
prisostvoval posvetitvi cerkve
svetemu Jožefmariju ter postavitvi
relikvije našega Očeta. Veliko veselje
je videti, kako se po svetu razširja



pobožnost do našega Ustanovitelja, ki
v brezštevilnih dušah prebuja željo
po posvečevanju v vsakdanjem
življenju. Spremljajte me v moji
zahvali.

In molite za vaše brate pridružene,
katerim bom 5. septembra v
Torreciudadu podelil duhovniško
posvečenje. Še naprej tesno združeni
z mojimi nameni vsak dan prosite za
papeža, za škofe in za duhovnike po
vsem svetu.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš Oče

+Javier

Solingen, 1. september 2010.

[1] Jn 3, 16.

[2] Prim. Flp 2, 8. [3] Benedikt XVI.,
Homilija, 14. 9. 2008.



[4] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 105.

[5] Sveti Andrej Krečan, Pridiga 10, o
povzdignjenju svetega križa (PG 97,
1020).

[6] Prim. Kor 1, 23.

[7] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 168.

[8] Jn 19, 26.

[9] Prav tam, 27.

[10] Janez Pavel II., Govor na splošni
avdienci, 23. 4. 1997.

[11] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 121.

[12] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 30. 8. 2006.

[13] Sveti Jožefmarija, Amigos de Dios
(Božji prijatelji), št. 226.



[14] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
meditacije, 15. 4. 1954.

[15] Benedikt XVI., Homilija, 21. 8.
2005.

[16] Sv. Gregor Veliki, Homilías sobre
los evangelios (Pridige o evangelijih),
6, 6 (PL 76, 1098).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
september-2010/ (9. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-september-2010/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-september-2010/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-september-2010/

	Prelatovo pismo (september 2010)

