
opusdei.org

Prelatovo pismo
(oktober 2009)

Prelat premišljuje o posvečujoči
vrednosti dela ter v obdobju
globalne krize v svojem pismu
vabi, naj “prečistimo vero,
povečamo upanje in izberemo
ljubezen”.

31. Okt. 2009

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

Jutri, 2. oktobra, se bomo zahvalili
Gospodu za ponovno obletnico
ustanovitve Opus Dei in štiri dni



kasneje, 6. oktobra, bo sedma
obletnica kanonizacije našega
ustanovitelja. Ko se bližata ta dva
datuma, mislim, da je dobro, da
premišljujemo s to nadnaravno
intuicijo našega ustanovitelja, kakor
jo je opredelil Janez Pavel II.[1]:
posvečujoča vrednost običajnega
dela sredi sveta, potreba po tem, da
izkoristimo vsakdanje dogodke, da bi
odgovorili na Gospodovo željo po
trajnem srečanju, ki ga želi
vzdrževati z vsakim od nas.
Popolnoma razumljivo je, da je naš
Oče postal “nor od ljubezni”, ko je v
globino premišljeval besede, ki jih
Bog izraža po preroku: meus est tu
[2]. 

Vemo, da je delo, ta univerzalna in
potrebna resničnost, ki spremlja
človekovo bivanje na zemlji, sredstvo
za to, da preskrbimo sebe in svojo
družino, vez edinosti z drugimi
ljudmi, priložnost za osebno
izpopolnjevanje. Za kristjana se ti



pogledi povečajo in razširjajo. Delo
je namreč sodelovanje pri
stvariteljskem delu Boga, ki je ob
stvarjenju človeka blagoslovil z
besedami: Bodita rodovitna in
množita se, napolnita zemljo in si
jo podvrzita; gospodujta ribam v
morju in pticam na nebu ter vsem
živalim, ki se gibljejo po zemlji! (1
Mz 1, 28). Še več, s tem, ko ga je
sprejel Kristus, postane delo za nas
odrešeno in odrešujoče. Ni samo
okolje, v katerem človek živi,
ampak sredstvo in pot k svetosti,
posvetilna in posvečujoča
naloga[3]. 

Janez Pavel II. je med kanonizacijo
našega ustanovitelja živo izrazil ta
nauk, ko je orisal pripoved o
stvarjenju človeka: Gospod Bog je
vzel človeka in ga postavil v edenski
vrt, da bi ga obdeloval in varoval[4].
“Prva Mojzesova knjiga,” je dejal
sveti oče, “(…) nas spominja, da je
Stvarnik zaupal zemljo človeku, da bi



jo 'obdeloval' in 'skrbel zanjo'.
Verniki, ki delujejo v raznovrstnih
resničnostih tega sveta, prispevajo k
uresničevanju tega univerzalnega
Božjega projekta. Delo in katerakoli
druga dejavnost, ki se izvaja s
pomočjo milosti, se spreminja v
sredstvo vsakodnevnega
posvečevanja.” [5] 

Že pri slovesnosti beatifikacije, 17.
maja 1992, je potrdil, da je sveti
Jožefmarija “neutrudno oznanjeval
univerzalno poklicanost k svetosti in
k apostolatu. Kristus,” je dodal papež,
vsakogar kliče, naj se posvečuje v
dejanskosti vsakdanjega življenja;
zato je delo tudi sredstvo osebnega
posvečevanja in apostolata, kadar
živimo v enotnosti z Jezusom
Kristusom, kajti Božji Sin se je s
svojim učlovečenjem združil z vso
človeško resničnostjo in z vsem
stvarstvom.” [6] 



Ponovno predlagati to poglavitno
točko duha Opus Dei ni ponavljanje,
saj se vedno lahko še bolj poglobimo
v njegovo neizčrpno duhovno
bogastvo ter jo bolj zvesto
udejanjamo v praksi, pri čemer se
lahko zanesemo na Božjo pomoč in
na posredovanje našega Očeta. Kakor
je pogosto zatrjeval sveti Jožefmarija,
dokler bodo obstajali moški in
ženske, ki opravljajo poklicno delo,
bodo obstajali ljudje, ki bodo,
vzpodbujeni od tega duha, pokazali
svojim prijateljem in kolegom, da je
krščansko popolnost, svetost, mogoče
doseči preko posvečevanja
poklicnega dela, s čimer sodelujemo
z Bogom v izpopolnjevanju stvarstva
in pomagamo Kristusu pri
izvrševanju odrešenjskega dela. 

Poslušajmo svetega Jožefmarija: Mi
smo vsakdanji ljudje, običajni
kristjani v krožečem hudourniku
družbe, in Gospod nas hoče svete,
apostolske prav sredi našega



poklicnega dela, tako da se
posvečujemo v tem delu, da
posvečujemo to delo in da drugim
pomagamo, da se posvečujejo s
tem delom. Prepričajte se, da vas
Bog čaka v tem okolju s skrbnostjo
Očeta, Prijatelja; in mislite na to,
da z vašimi odgovorno
izpolnjenimi poklicnimi opravili,
poleg tega, da se ekonomsko
vzdržujete, tudi najbolj
neposredno služite razvoju družbe,
lajšate bremena drugim in
vzdržujete toliko socialnih storitev
– na lokalnem in univerzalnem
nivoju – za dobro bolj ranljivih
posameznikov in ljudstev[7]. Bolj
moramo misliti na ljudi okrog nas:
ali delamo tako? Ali v nas prebudijo
jasno apostolsko gorečnost? Poklicno
delo in odnosi, ki izvirajo iz njega,
ustvarjajo privilegiran prostor za
izvrševanje skupnega duhovništva,
prejetega pri krstu. Imejmo ga vedno
pred očmi v teku duhovniškega leta. 



Te besede našega Očeta močno
odmevajo v naši sedanjosti,
zaznamovani z globoko ekonomsko
krizo ter krizo na področju dela, ki je
prizadela veliko držav. Hkrati nas
spominjajo na instrumentalni značaj
dela v vseh njegovih oblikah. Zato
nas je učil tudi, da zemeljske
dobrine niso slabe, pokvarijo se,
ko jih človek malikuje in pred temi
maliki pokleka. Oplemenitijo se,
ko jih uporabimo za dobro, za
krščansko dejavnost pravičnosti in
ljubezni. Ne moremo iskati
ekonomskih dobrin, kot bi iskali
zaklad; naš zaklad je tu (…); to je
Kristus in v njem se morajo zbirati
vse naše ljubezni, kjer je namreč
tvoj zaklad, tam bo tudi tvoje srce
(Mt 6, 21)[8].

Če bi gledali na poklicne naloge, kot
da so same sebi cilj in ne sredstvo za
doseganje zadnjega cilja človekovega
obstoja – združenja z Bogom in v
Bogu z drugimi ljudmi –, bi mu



odvzeli bistvo njegove narave in
izgubilo bi svojo najvišjo vrednost.
Spremenilo bi se v dejavnost, zaprto
pred transcendenco, kjer bi človek
samega sebe nemudoma postavil na
mesto Boga. Tako opravljeno delo ne
bi moglo biti sredstvo za sodelovanje
s Kristusom v odrešenjskem delu, ki
ga je začel v Nazaretu kot mizar in ga
dovršil na križu, ko je izročil svoje
življenje za odrešenje ljudi. 

Te misli je Benedikt XVI. pred
nedavnim izpostavil v okrožnici 
Caritas in veritate, kjer je predstavil
družbeni nauk Cerkve v aktualnem
kontekstu globalizacije družbe. S
tem, ko v aktualnih okoliščinah
potrdi, da je poglavitni kapital, ki
ga je treba zavarovati in mu
povečati vrednost, človek, oseba v
svoji celovitosti[9], papež poudarja,
kot je izrazil že Drugi vatikanski
koncil, da je človekzačetnik,
središče in cilj vsega gospodarsko-
socialnega življenja[10]. S tem, da v



središče te razprave postavi človeško
osebo, ustvarjeno po Božji podobi in
sličnosti ter po Kristusu
povzdignjeno v dostojanstvo božjega
otroštva, se sveti oče odločno izreče
proti determinizmu, ki stoji za
mnogimi pojmovanji političnega,
ekonomskega in družbenega
življenja. 

Hkrati papež poudarja spreminjajočo
energijo družbe, ki s seboj prinaša
uresničevanje pravilno razumljene
svobode, torej svobode, ki je trdno
zasidrana v resnici. Ko govori o
razvoju ljudstev, piše: V resnici
ustanove niso dovolj, kajti celostni
človeški razvoj je predvsem
poklicanost in zatorej dopušča, da
vsi svobodno in solidarno
sprejemajo odgovornost. Poleg
tega takšen razvoj zahteva
presežni pogled na človeka,
potrebuje Boga: brez njega razvoj
zanikamo ali pa ga izročamo le v
roke človeka, ki ga prevzame



domišljavost samoodrešitve, zato
se zateka k spodbujanju razvoja,
ki razčlovečuje[11].

V obdobju krize, kakršna je sedanja,
s posledicami, ki neposredno
prizadenejo toliko ljudi, bi se lahko
pojavila dvojna nevarnost: na eni
strani naivno zaupanje, da bodo
tehnične rešitve opravile z vsemi
problemi, in na drugi strani
prepuščanje pesimizmu ali vdajanju
v usodo, kakor da bi bilo vse to
neizogibno, pač posledica določenih
zakonov ekonomije, katerim se ni
možno izogniti. 

Obe, prva in druga drža, se izkažeta
za lažni in nevarni. Človek vere mora
izkoristiti to situacijo za osebno
izboljšanje svojega življenja kreposti,
tako da skrbno pazi na duha
nenavezanosti, na čistost namena, na
odpoved nepotrebnim dobrinam in
na toliko drugih podrobnosti. Po
drugi strani ve, da smo v vsakem



trenutku v rokah našega Očeta Boga;
in če Božja previdnost dopušča te
težave, je to zato, da bi iz slabega
dobili dobro: Bog piše naravnost,
čeprav so črte skrivljene. Čas, v
katerem živimo, je ugoden za to, da
prečistimo vero, povečamo upanje in
izberemo ljubezen ter da opravljamo
svoje delo, katero koli že je,
strokovno, s čistim namenom, tako
da izročamo vse, da bi se v družbi
ustvaril resničen čut za odgovornost
in solidarnost. Ali molimo, da bi se
razrešil velik problem
brezposelnosti?

Po drugi strani težke okoliščine
pripomorejo k temu, da pridejo na
dan v notranjosti vsakega človeka
skrita sredstva. Eno od
najpomembnejših priporočil zadnje
okrožnice se konkretizira v pozivu k
prečiščenju odnosov stroge
pravičnosti z ljubeznijo do bližnjega,
ne da bi medsebojno ločevali
izvrševanje teh dveh kreposti. Veliki



izziv tega obdobja je, pravi papež, da
moramo ssvojo miselnostjo in
ravnanjem (…) pokazati, da
tradicionalnih družbenih in
etičnih načel, kot so preglednost,
poštenost in odgovornost, ne bomo
zanemarili ali skrčili, in da bomo
v trgovinskih odnosih kot izraz
bratstva ohranili načela
zastonjskosti in logiko daru ter pri
njih vztrajali. To je zahteva
današnjega človeka, pa tudi
zahteva samega smisla
gospodarstva. Gre za zahtevo, ki
izhaja hkrati iz ljubezni in
resnice[12].

Spominjam se nauka, ki ga je širil
sveti Jožefmarija v svojih spisih in v
svojih srečanjih z zelo različnimi
ljudmi. V neki pridigi je namenil
naslednje besede najrazličnejšim
ljudem, ki so ga poslušali: 
Prepričajte se, da zgolj s
pravičnostjo ne boste nikoli rešili
velikih problemov človeštva.



Kadar se vrši zgolj pravičnost, se
ne čudite, če bodo ljudje prizadeti:
dostojanstvo človeka, ki je Božji
otrok, zahteva veliko več. Ljubezen
mora biti znotraj in ob strani, ker
vse omehča, naredi božje: Bog je
ljubezen (1 Jn 4, 16). Vedno
moramo delovati zaradi Božje
ljubezni, zaradi katere je lažje
ljubiti bližnjega, ki očiščuje ter
povzdigne zemeljske ljubezni[13].
In ob neki drugi priložnosti, kot
odgovor na vprašanje glede prve
kreposti, ki bi jo moral razvijati
podjetnik, je bil njegov takojšnji
odgovor naslednji: Ljubezen, kajti
zgolj s pravičnostjo se nikamor ne
pride (…). Vedno pravično ravnaj z
ljudmi in malce se prepusti srcu
(…). Preko svojega dela naredi za
druge tisto, kar lahko narediš. In
skupaj s pravičnostjo živi ljubezen.
Pravičnost sama je nekaj
brezdušnega; veliko prostora je še
nezapolnjenega[14]. 



Velika ljubezen do resnice, ki jo
vedno oblikuje ljubezen, je skupaj z
lastno poklicno usposobljenostjo
vsakega posameznika krščansko
orožje za učinkovito sodelovanje pri
reševanju družbenih problemov. 
Morate delati nadnaravno tisto,
kar delate naravno, je svetoval sveti
Jožefmarija; in potem – je poudaril – 
ponesti to gorečnost ljubezni,
bratstva, razumevanja,
krščanskega duha vsem ljudstvom
na zemlji[15]. Svaril je pred nauki, ki
ponujajo lažne – materialistične –
rešitve za družbene probleme: da bi
rešili vsa nesoglasja med ljudmi,
sta nam dovolj krščanska
pravičnost in ljubezen[16]. 

Ta razmišljanja ne izvzamejo
kristjanov, posebno tistih, ki
zavzemajo odgovorne položaje v
javnem življenju ali v družbi, iz
prizadevanja za dobro poznavanje
zakonov ekonomije. Ljubezen ne
izključuje znanja, pravi Benedikt



XVI., saj ga celo zahteva, pospešuje
in od znotraj poživlja. Znanje ni
nikoli zgolj plod inteligence,
razmišljanja. Lahko ga seveda
zožimo na račun in na poskus, a če
naj bo modrost, sposobna
usmerjati človeka k luči prvega
načela in zadnjega smotra, mora
biti 'začinjeno' s 'soljo' ljubezni.
Delo brez znanja je slepo, znanje
brez ljubezni pa jalovo. Kajti
“kogar navdaja resnična ljubezen
do bližnjega, ta je zmožnejši kakor
kdor koli, da odkriva vzroke
revščine, da najde pripomočke za
njeno odpravljanje in zmago nad
njo.” (Pavel VI., okrožnica O delu
za razvoj narodov, 75)[17].

Poskušajmo globlje razumeti te
nauke cerkvenega učiteljstva, jih
razširjati in pustiti, da globoko
prodrejo v našo zavest in v naše
vsakdanje delovanje. 



Kot vedno vas spominjam, da
ostanite tesno združeni z mojimi
nameni. In seveda je na prvem mestu
vedno molitev za papeža in njegove
sodelavce. Razen tega se ta mesec v
Rimu odvija posebno srečanje
škofovske sinode, posvečene
afriškemu kontinentu. Obračajmo se
od sedaj naprej k Svetemu Duhu in k
posredovanju svetega Jožefmarija, da
bi Gospod razsvetlil škofe, ki se bodo
sestali s papežem, in da bi temu
zboru podelil veliko duhovnih sadov.

Tu so še druge obletnice iz zgodovine
Dela, ki jih ne bom omenjal. Vendar
pa čutim, da je nujno, da v vseh raste
želja po tem, da bi spoznali različne
etape življenja svetega Jožefmarija:
njegova prefinjenost pri negovanju
tega, kar so nebesa položila v njegove
roke, ga je vzpodbujala, da je bil
zvesti Božji služabnik, služabnik
Cerkve s tem delčkom, Opus Dei,
služabnik svojih hčera in sinov in
vseh ljudi, tudi tistih, ki ga niso



razumeli. Zelo pomembno je, da
sledimo njegovim korakom. 

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš Oče 

+ Javier

Rim, 1. oktober 2009

[1] Prim. Janez Pavel II., Homilija ob
beatifikaciji ustanovitelja Opus Dei,
17.5.1992.

[2] Iz 43, 1.

[3] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 47.

[4] 1 Mz 2, 15.

[5] Janez Pavel II., Homilija ob
kanonizaciji ustanovitelja Opus Dei,
6.10.2002.



[6] Janez Pavel II., Homilija ob
beatifikaciji ustanovitelja Opus Dei,
17.5.1992.

[7] Sveti Jožefmarija, Božji prijatelji,
št. 120.

[8] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 35.

[9] Benedikt XVI., okrožnica Ljubezen
v resnici, 29.6.2009, št. 25

[10] Prav tam. Prim. pastoralna
konstitucija Gaudium et spes, št. 63.

[11] Benedikt XVI., okrožnica 
Ljubezen v resnici, 29.6.2009, št. 11.

[12] Prav tam, št. 36.

[13] Sveti Jožefmarija, Božji prijatelji,
št. 172.

[14] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 27.11.1972.



[15] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 2.6.1974.

[16] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 14.4.1974.

[17] Benedikt XVI., okrožnica 
Ljubezen v resnici, 29.6.2009, št. 30.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
oktober-2009/ (9. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-oktober-2009/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-oktober-2009/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-oktober-2009/

	Prelatovo pismo (oktober 2009)

