
opusdei.org

Prelatovo pismo
(november 2015)

Krščanski pogled na smrt je
najboljši protistrup proti
razumljivemu strahu, ki ga
lahko vliva ta nepoznan korak,
ki pa bo kljub vsemu
“neizprosno prišel” (sv.
Jožefmarija). Prelatovo pismo
meseca novembra.

4. Nov. 2015

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!



Veliko je moje veselje ob diakonskem
posvečenju skupine vaših bratov, ki
je bilo včeraj v baziliki svetega
Evgenija. Ti moji sinovi bodo s
posvečanjem apostolskim
dejavnostim Prelature, ki je živi del
Kristusovega mističnega telesa, z vso
svojo dušo služili Cerkvi, ki tako
potrebuje božjih služabnikov, ki se
bodo borili, da bi bili sveti, učeni,
veseli in športni v duhovnem
življenju, kakor je želel sveti
Jožefmarija. Vztrajno prosímo Boga,
naj nikoli ne manjka tega darú po
vsem svetu, naj bodo bogoslovci in
duhovniki po škofijah sveti.

Začetek tega meseca nam v misli
prikliče tolažilno resnico o občestvu
svetih. Danes se spominjamo
predvsem vernikov, ki že uživajo
presveto Trojico v nebesih. Jutri bodo
v naših molitvah močno prisotni
verni rajni, ki se še vedno očiščujejo
v vicah, in s katerimi moramo stkati
globoko prijateljstvo.



Spominjam se pobožnosti, s katero je
naš Oče preživljal ta dan v želji, da bi
bile verne duše popolnoma
oproščene časnega trpljenja zaradi
grehov — tudi zaradi molitev za
rajne, ki jih izroča Cerkev —, in bodo
lahko prišle v posvečujočo božjo
navzočnost. Ta izkaz usmiljenja in
ljubezni je bil zanj tako nujen, da je
določil, naj v Opus Dei pogosto
izročamo svete maše, sveta obhajila
in molitev rožnega venca za večni
počitek njegovih hčera in sinov,
njihovih staršev, sester in bratov,
rajnih sodelavcev in vseh tistih, ki so
zapustili ta svet. Bodimo velikodušni
pri darovanju teh molitev za rajne in
dodajmo s svoje strani, kar se nam
zdi primerno: predvsem izročanje
dela, opravljenega s popolnostjo in z
veselim duhom molitve in pokore.

Zelo na mestu je priporočilo svetega
Pavla: cotídie mórior[1], dan za dnem
umiram grehu, da bi vstal s
Kristusom Jezusom. Sveti Jožefmarija



je ponotranjil apostolov nasvet in nas
povabil, naj pogosto premišljujemo o
koncu zemeljskega življenja z željo,
da bi se kar najbolje pripravili na
srečanje z Bogom. Smrt je resničnost,
ki zadeva vse brez izjeme; mnogi se
je bojijo in naredijo vse, da bi
pozabili nanjo. Ne bi smelo biti tako
za kristjana, ki je dosleden v svoji
veri. “Druge ljudi” smrt zavira in
plaši. — Nas pa smrt — Življenje —
vzpodbuja in nam daje novih moči.
Zanje smrt pomeni konec, za nas
začetek.[2]

Kljub temu ta prehod včasih
zaznavamo v dramatičnih obrisih,
predvsem ko nastopi nepredvideno
ali ko doleti mlade ljudi, pred
katerimi se je odpirala prihodnost,
polna možnosti. Sveti oče pravi, da je
v takih primerih smrt za mnoge kot 
črna luknja, ki se odpre v življenju
družin in ki ji ne znamo dati nobene
razlage.[3]



Vendar ne smemo pozabiti, da —
kakor pravi Sveto pismo — Bog ni
naredil smrti, on se ne veseli propada
živega[4]. Človek je bil ustvarjen z
umrljivo naravo, vendar sta mu
božja modrost in vsemogočnost
namenili, da ne bi umrl, če bi naša
prastarša ljubila in zvesto
izpolnjevala božje ukaze. Toda
pustila sta se zavesti skušnjavcu,
posledica tega pa je očitna: Kakor je
torej po enem človeku prišel na svet
greh in po grehu smrt (…), je tako
smrt prišla na vse ljudi, ker so vsi
grešili[5].

V veliko pomoč in tolažbo pri tem so
nam številna razmišljanja našega
Očeta, ki je med drugim zapisal: 
Smrt bo prišla neizprosno. Kako
votla je torej domišljavost, ki se
osredotoča na to življenje! Poglej,
kako trpijo mnogi ljudje. Enim
ločitev od tega življenja povzroča
trpljenje, ker se konča; druge to
življenje dolgočasi, ker traja ... V



nobenem primeru ne vzdrži
zmotni pristop, da bi naše bivanje
na zemlji upravičili kot cilj.

Treba je priti ven iz te logike in se
zasidrati v drugo: večno logiko.
Potreben je popoln preobrat: iz
naše notranjosti izvreči samega
sebe, samoljubne motive, ki so
minljivi, da bi se znova rodili v
Kristusu, ki je večen.[6]

En sam pogled vere na križanega
Kristusa nam omogoči razbrati to
skrivnost, ki nosi v sebi več tolažbe
kakor žalosti. Katekizem katoliške
Cerkve nas uči: »Zaradi Kristusa ima
krščanska smrt pozitiven smisel.
“Živeti je zame Kristus in umreti
dobiček” (Flp 1, 21). “Zanesljiva je
beseda: če s Kristusom umremo,
bomo z njim tudi zaživeli” (2 Tim 2,
11). Bistvena novost krščanske smrti
je v tem: s krstom je kristjan že
zakramentalno “umrl s Kristusom”,
da bi živel novo življenje; in če



umremo v Kristusovi milosti, telesna
smrt spopolni to “umiranje s
Kristusom” in dovrši tako našo
včlenitev v Kristusa v njegovem
odrešenjskem dejanju«[7]. Mati
enega od naših bratov je tik pred
smrtjo z veliko vere dejala: “Kako me
ne bi Gospod sprejel k sebi, ko sem ga
jaz leta in leta vsak dan sprejemala
pri obhajilu?” Njen odgovor morda
ni povsem pravilen, vendar v sebi
nosi sled resnice.

Gotovost vere, združene z upanjem
in ljubeznijo, zmore izničiti tančico
žalosti in strahu, s katerima
nemalokrat gledamo na zadnji korak
zemeljskega življenja. Še več — to
nam posebno jasno kaže odhod
svetnikov s tega sveta —, z vero je
mogoče smrt sprejeti mirno, ker
odhajamo na srečanje z Gospodom. 
Ne boj se smrti. — Že zdaj jo
velikodušno sprejmi ..., ko bo Bog
hotel ..., kakor bo Bog hotel ..., kjer
bo Bog hotel. — Nikar ne dvomi:



prišla bo ob času, kraju in na
način, ki je najbolj primeren ... saj
jo bo poslal Oče-Bog. —
Dobrodošla bodi naša sestra smrt!
[8]

Ta razmišljanja so tradicionalna v
krščanskem nauku in ravnanju. Ne
predstavljajo nečesa negativnega in
ne poskušajo povečevati
neracionalnega nemira, temveč sveti
sinovski strah, ki je poln zaupanja v
Boga. V sebi nosijo nadnaravni in
človeški realizem z jasnimi znamenji,
da krščanska modrost, ki izvira iz
vere, daje duši mir in zaupanje.

Naš Oče nas je naučil delati praktične
zaključke pri premišljevanju o tem
trenutku in na splošno o poslednjih
rečeh. Ne glejmo na te stvari
brezbrižno, je nekoč govoril mlajši
skupini svojih sinov. Jaz si ne želim,
da bi umrl kdo izmed vas. Pústi
jih, Gospod, ne vzemi jih še! Mladi
so še in tukaj spodaj imaš bolj



malo orodij! Upam, da me bo
Gospod uslišal … Vendar lahko
pride kadar koli[9]. Zaključil je
tako: Kako objektivno zavest nam
daje premišljevanje o smrti! Kako
dobro protisredstvo za
obvladovanje upora volje in
napuha razuma! Ljubi jo in
zaupljivo reci Gospodu: kakor Ti
hočeš, kadar Ti hočeš, kjer Ti
hočeš.[10]

Brez dvoma je dejstvo smrti še težje,
ko prizadene najdražje ljudi: starše,
otroke, sozakonca, sestre in brate …
Kljub temu z božjo milostjo in v luči
vstajenja Gospoda, ki ne zapusti
nobenega od tistih, ki mu jih je
zaupal Oče, lahko smrti odtrgamo
njeno “želo”, kakor je dejal apostol
Pavel (prim. 1 Kor 15, 55), lahko ji
preprečimo, da bi nam zastrupila
življenje, naredila ničeva naša
čustva in nas potisnila, da bi padli
v še temnejšo praznino[11]. Nič ni
bolj zanesljivo kot to, da nas Gospod



hoče zraven sebe, da bi uživali v
svetem gledanju njega in v njegovi
navzočnosti. Ali vsak dan
povečujemo to upanje? Ali molimo
pobožno kakor naš Oče: vultum
tuum, Dómine, requíram [12]; iskal
bom tvoje obličje, Gospod?

Ti trenutki, ki jih spremlja bolečina,
se v krščanski družini, kjer je vera
pognala globoke korenine, včasih
spremenijo v priložnost za krepitev
vezi, ki medsebojno povezujejo člane
družine — dejansko se velikokrat
zgodi tako. V tej veri lahko drug
drugega tolažimo, saj vemo, da je
Gospod premagal smrt enkrat za
vselej. Naši dragi niso izginili v
temi niča: upanje nam zagotavlja,
da so v dobrih in močnih božjih
rokah. Ljubezen je močnejša od
smrti. Zato je pomembno rasti v
ljubezni in jo utrjevati, kajti
ljubezen nas bo varovala vse do
dne, ko bo osušena vsaka solza, ko 
ne bo več ne smrti, ne žalovanja,



ne vpitja, ne bolečine (Raz 21, 4).
[13]

Ta krščanski pogled ponuja resničen
protistrup strahu, ki običajno obide
ljudi, ko izkusijo minljivost
zemeljskega življenja. Obenem je
logično, kakor sem dejal že prej, da
nas prizadene smrt dragih ljudi in da
jočemo ob njihovem odhodu. Tudi
Jezus Kristus je jokal zaradi smrti
Lazarja, svojega dragega prijatelja,
preden ga je obudil od mrtvih. Toda
brez pretiravanja, kajti za
doslednega kristjana umreti pomeni
iti na gostijo. Tako se je izrazil sveti
Jožefmarija: Ko nam bo rečeno:
ecce spónsus venit, exíte óbviam
ei(Mt25, 6) —Glejte, ženin! Pojdite
mu naproti!—, bomo prosili za
posredovanje Device Marije. Sveta
Marija, Mati božja, prosi za nas,
grešnike, zdaj …in to boš videl ob
smrtni uri! Kakšen nasmeh boš
imel na obrazu ob smrtni uri! Ne
bo niti sence strahu, ker bodo ob



tebi Marijine roke, da bi te vzela v
naročje.[14]

Ko je Gospod poklical k sebi katerega
od njegovih sinov ali hčera v mladih
letih, je naš Oče sinovskougovarjal in
izkušal globoko žalost, čeprav je takoj
za tem sprejel voljo Boga, ki ve, kaj je
resnično dobro za nas. Fiat,
adimpleátur ..., je molil. Naj se
zgodi, naj se izpolni, naj bo
hvaljena in vekomaj nad vsemi
stvarmi poveličevana
najpravičnejša in najljubeznivejša
božja volja. Amen. Amen.[15] Tako
se je pomiril.

Vsa ta premišljevanja morajo biti
vedno združena z razmislekom o
tem, da nam bo božja vsemogočnost
vrnila življenje: vita mutátur, non
tóllitur[16], življenje se spremeni, ni
pa odvzeto. Gotovost ob zavedanju,
da smo blizu Boga in imamo na voljo
vso pomoč, ki nam jo daje naša Mati
Cerkev, nas bo vodila, da bomo



razmišljali takole: Gospod, verujem,
da bom vstal od mrtvih; verujem,
da se bo moje telo znova združilo z
mojo dušo, da bi večno kraljevala
s teboj: zaradi tvojega
neskončnega zasluženja, na
priprošnjo tvoje Matere, zaradi
posebne ljubezni, ki si jo gojil do
mene[17].

Moje hčere in sinovi, trudímo se
prinašati to veselje in gotovost vere.
Vsak dan molímo za ljudi, ki bodo
izročili svojo dušo Gospodu, da se
bodo odprli preobilju božje milosti,
ki jo Bog na priprošnjo njegove
presvete Matere podeljuje v teh
trenutkih. Še naprej molímo za
svetost vseh domov na svetu, naj jih
zaključki nedavne sinode spodbujajo,
da bodo s popolno zvestobo sledili
odrešenjskim načrtom, ki jih je
Gospod zapisal v jedro zakona in
družine.



Rad bi, da se zadržite ob modrosti
svete Cerkve, ki je povezala
slovesnost vseh svetih z dnem,
posvečenim spominu na vse verne
rajne, ki je takoj naslednji dan.
Okušajte nebeško veselje, ki prežema
liturgijo v tem mesecu in vse leto.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja,

vaš Oče

+ Javier

Rim, 1. november 2015

P. S.: Čez nekaj dni grem na operacijo
v Univerzitetno kliniko v Navarri.
Močno bom povezan z vsemi vami in
upam, da me boste podpirali s
trdnostjo vaše molitve.

[1] 1 Kor 15, 31.

[2] Sveti Jožefmarija, Pot, št. 738.



[3] Papež Frančišek, Govor na splošni
avdienci, 17. 6. 2015.

[4] Mdr 1, 13.

[5] Rim 5, 12.

[6] Sveti Jožefmarija, Brazda, št. 879.

[7] Katekizem katoliške Cerkve, št.
1010.

[8] Sveti Jožefmarija, Pot, št. 739.

[9] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
meditacije, 13. 12. 1948.

[10] Prav tam.

[11] Papež Frančišek, Govor na
splošni avdienci, 17. 6. 2015.

[12] Prim. Ps 27 (26), 8.

[13] Papež Frančišek, Govor na
splošni avdienci, 17. 6. 2015.

[14] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 23. 6. 1974.



[15] Sveti Jožefmarija, Kovačnica
(Forja), št. 769.

[16] Rimski misal, Hvalospev pri
mašah za rajne I.

[17] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
meditacije, 13. 12. 1948.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
november-2015/ (18. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-november-2015/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-november-2015/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-november-2015/

	Prelatovo pismo (november 2015)

