
opusdei.org

Prelatovo pismo
(november 2009)

Duhovniško leto nam pomaga,
da se spomnimo, da morajo vsi
kristjani s svojim lastnim
življenjem drugim približati
Jezusa Kristusa. To je osrednja
tema pastoralnega pisma
prelata Opus Dei.

19. Nov. 2009

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

Ko se v duhovniškem letu začenja
mesec november, rad razmišljam o



tem, da ga v le–to umeščata dva
liturgična praznika, v katerih se
poudarja duhovniški značaj Božjega
ljudstva: to sta praznik Vseh svetih in
praznik Kristusa Kralja. V prvem, ki
ga praznujemo danes, se Kristusovo
duhovništvo pokaže v njegovih udih,
kristjanih; drugi, 25. novembra,
izkazuje, da je naša Glava, Jezus
Kristus, večni duhovnik in Kralj
vesoljstva[1], ki bo s svojim
prihodom v slavi ob koncu časov
prevzel svoje kraljestvo in ga izročil
Bogu Očetu[2]. 

Obe slovesnosti vabita k
premišljevanju o dostojanstvu
krščanske poklicanosti. Sveti Peter
nam krščenim v svojem prvem
pismu izreče naslednje besede: Vi pa
ste izvoljeni rod, kraljevsko
duhovništvo, svet narod, ljudstvo za
Božjo last, da bi oznanjali odlike
tistega, ki vas je poklical iz teme v
svojo čudovito luč. Nekdaj niste bili
ljudstvo, zdaj pa ste Božje ljudstvo;



niste našli usmiljenja, zdaj pa ste našli
usmiljenje[3]. Prvak apostolov
potrjuje, da nas je Bog, ko nas je
naredil za svoje otroke, po milosti
Svetega Duha vključil v novo Božje
ljudstvo – Cerkev, kateri ne
pripadamo po poreklu mesa, temveč
po pridružitvi Jezusu Kristusu.
Zaradi tako neverjetne izbire,
zastonjske in nezaslužene – deležni
smo Kristusovega duhovništva! –
smo povabljeni k oznanjanju božjih
čudes z zgledom, z besedo in z deli. 

Občudujmo dobroto Boga Očeta in se
mu zahvaljujmo. Ni mu bilo dovolj,
da je poslal na svet svojega Sina, da
bi nas rešil, temveč je hotel, da
Odrešenje pride do vseh ljudi do
konca časov, čemur služi Cerkev, ki je
Kristusovo telo in odrešilna
Gospodova prisotnost v prostoru in
času. Sveti Avguštin je potrjeval, da
“tako, kakor imenujemo kristjane vse
[krščene] po eni sami krizmi, tako
imenujemo tudi vse duhovnike, ker



so udje edinega Duhovnika”[4]. Naš
Oče je veliko premišljeval o tem tako
velikem daru ter vzpodbujal k temu,
da bi vsi imeli ista čustva kot
Kristus[5]. Zato moramo razmisliti:
do kakšne mere se potrudim
ponotranjiti to bogastvo?

Univerzalna poklicanost k svetosti in
apostolatu prihaja iz krstnega
značaja, ki je njen izvor. Skupno
duhovništvo je predhodno
službenemu duhovništvu in to
zadnje je postavljeno v služenje
prvemu. Brez prenovitve pri krstu ne
bi moglo biti svetih služabnikov, saj
zakrament krsta odpre vrata vsem
drugim; in brez službenega
duhovništva, preko katerega Cerkev
ljudem oznanja Kristusov nauk in jih
z zakramenti, posebno z evharistijo,
vključi v svoje življenje ter jih vodi k
nebesom, ne bi mogli napredovati na
poti svetosti. “Skupno duhovništvo
vernikov in službeno oziroma
hierarhično duhovništvo, čeprav sta



različni v svojem bistvu in ne samo v
stopnji, se kljub temu ravnata drug
po drugem, saj oba na svoj način
sodelujeta v enem Kristusovem
duhovništvu.”[6] 

Sveti Arški župnik je živo izražal
nujnost službenega duhovništva.
Benedikt XVI. v svojem pismu ob letu
duhovništva povzema nekaj besed
tega svetnika: “Brez duhovnika,” je
poudarjal, “smrt in trpljenje našega
Gospoda ne bi služila ničemur.
Duhovnik nadaljuje delo odrešenja
na zemlji … Čemu bi nam služila
hiša, polna zlata, če ne bi bilo
nikogar, ki bi nam odprl vrata?
Duhovnik ima ključe nebeških
zakladov: on je tisti, ki odpre vrata;
on je upravitelj dobrega Boga;
podeljevalec njegovih dobrin …
Duhovnik ni duhovnik za samega
sebe, temveč za vas.”[7] Kako molimo
vsak dan - z resnično vero, da ne bi
primanjkovalo svetih duhovnikov?
Ali prosimo Gospoda žetve, kakor



zahteva od nas dejstvo, da smo
kristjani, naj pošlje delavcev na svoje
polje, v zadostnem številu, da bodo
lahko poskrbeli za premnoge potrebe
celega sveta?

Toda vrnimo se k današnji liturgiji, ki
poudarja duhovniški značaj Božjega
ljudstva. V osupljivi viziji nam
Razodetje prikazuje veliko množico, 
ki je nihče ne bi mogel prešteti, iz vseh
narodov, rodov, ljudstev in jezikov.
Stali so pred prestolom in pred
Jagnjetom, ogrnjeni v bela oblačila, v
rokah pa so držali palmove veje. In
vpili so z močnim glasom: Odrešenje
je v našem Bogu, ki sedi na prestolu,
in v Jagnjetu[8]. Ta množica ljudi, ki
se v čaščenju priklanja pred Presveto
Trojico, v edinosti z angeli, so sveti:
nekateri znani, večinoma pa
neznani. Tukaj se vidi, da Božje
ljudstvo v svojem zadnjem obdobju,
ki zajema svete iz Stare zaveze, od
pravičnega Abela in zvestega
očaka Abrahama naprej, tiste iz



Nove zaveze, številne mučence iz
začetka krščanstva ter blažene in
svete iz naslednjih stoletij, vse do
Kristusovih prič našega časa. Vse
jih druži volja po tem, da bi v
svojem življenju uresničili
evangelij s spodbudo večnega
oživljevalca Božjega ljudstva, ki je
Sveti Duh[9].

Tako službeno duhovništvo kakor
skupno duhovništvo sta namenjena
posvečevanju ljudi. Božji služabniki,
ki s Kristusom tvorijo glavo Cerkve,
to izvršujejo tako, da oznanjajo Božjo
besedo, podeljujejo zakramente ter
da so pastirji, ki vodijo vernike k
večnemu življenju, kakor vidna
orodja najvišjega in večnega
Duhovnika. Toda tudi verni laiki
zaradi kraljevskega duhovništva na
svoj način sodelujejo v tem trojnem
delu Kristusa Duhovnika. Sveti
Jožefmarija je pojasnjeval, da smo
bili vsi kristjani, brez izjeme, 
postavljeni za duhovnike svojega



obstoja, da bi darovali duhovne
žrtve, ki bodo po Jezusu Kristusu
prijetne Bogu (1 Pt 2, 5), da bi
vsako izmed naših dejanj izvršili v
duhu poslušnosti Božji volji in s
tem ovekovečili poslanstvo Boga-
Človeka[10]. 

Ni potrebe po kakšni posebni
zadolžitvi s strani cerkvene
avtoritete, da bi čutili, kako nujno je,
da sodelujemo v odrešenjskem
poslanstvu. Apostol je kristjan, ki je
vcepljen v Kristusa in se z Njim
poistoveti po krstu; ki je
usposobljen, da se bori za Kristusa,
po birmi; ki je poklican, da služi
Bogu s svojim delovanjem v svetu,
po skupnem duhovništvu vernikov,
ki predstavlja določeno
udeleženost pri Kristusovem
duhovništvu in, čeprav je bistveno
drugačno od službenega
duhovništva, omogoča sodelovanje
pri cerkvenem bogoslužju in
pomoč ljudem na poti k Bogu, s



pričevanjem besede in zgleda, z
molitvijo in s pokoro[11]. Pogosto se
zadržimo ob tem, kaj pomeni biti
kristjani, saj moramo prinašati
Kristusa človeštvu ter človeštvo
Kristusu. 

V teku leta duhovništva moramo,
poleg tega, da prosimo za svetost
duhovnikov, moliti tudi za svetost
vsega krščanskega ljudstva. Če
obstajajo družine, ki s svojim
zgledom krščanskega življenja
vzgajajo otroke v ljubezni do Boga, če
obstajajo moški in ženske, ki resno
iščejo Jezusa Kristusa v okoliščinah
običajnega življenja, bo obstajalo
tudi veliko mladih, ki se bodo čutili
od Gospoda poklicani k službenemu
duhovništvu. V teh mesecih se nam
ponuja nova priložnost, da se vsi bolj
zavedamo univerzalne poklicanosti k
svetosti in k apostolatu, ter da se
potrudimo odločno slediti temu klicu,
brez povprečnosti, ne da bi se pustili
obvladovati trenutnim



razpoloženjem. Kako in do kakšne
mere na nas vplivajo utrujenost,
težave, neuspehi? Ali hitro izgubimo
mir in se ne zatečemo k Bogu? Ali
premišljujemo o tem, da je križ
temelj in krona Cerkve? 

Sveti Jožefmarija je prejel poseben
božji navdih za to, da je učil, kako
lahko služimo širjenju Božjega
kraljestva preko časnih dejavnosti.
Na isti dan, ko je odšel s tega sveta, je
še spominjal skupino vernic Opus
Dei, da imajo, tako kot vsi kristjani,
tudi one duhovniško dušo. Mnogo let
prej je zapisal: V vsem in vedno
moramo imeti – tako duhovniki
kakor laiki – resnično duhovniško
dušo in popolnoma laiško
miselnost, da bi v našem osebnem
življenju lahko razumeli in
izvrševali tisto svobodo, katero
uživamo na področju Cerkve in v
časnih stvareh, tako da se imamo
istočasno za prebivalce Božjega



mesta (prim. Ef 2, 19) in človeškega
mesta[12].

Duhovniška duša vodi krščene –
vztrajam – k temu, da imajo ista
čustva kot Kristus in željo, da bi se
vsak dan združili z Njim pri sveti
maši ter preko celega dne.
Duhovniški duh vzpodbuja k temu,
da rastemo v svetem prizadevanju po
služenju, da se iskreno in konkretno
posvečamo duhovni in materialni
dobrobiti naših bližnjih; vzpodbuja k
temu, da negujemo resno gorečnost
po dušah, z močno željo, da bi bili
skupaj s Kristusom soodrešeniki,
združeni s presveto Devico Marijo in
sinovsko vdani papežu; vzpodbudi
nas k temu, da smo pripravljeni
zadoščevati za grehe, svoje in vseh
ljudi … Skratka, ljubiti Boga in
bližnjega in nikoli reči dovolj
služenju Cerkvi in ljudem. Sveti
Jožefmarija je to povzemal takole: S
to duhovniško dušo, za katero
prosim Gospoda za vse vas, morate



poskušati sredi običajnih opravil
spreminjati celo vaše življenje v
nenehno hvalnico Bogu: nenehna
molitev in zadoščevanje, prošnja
in žrtvovanje za vse ljudi. In vse to
v intimni in vztrajni povezanosti s
Kristusom Jezusom v sveti oltarni
daritvi[13]. 

Pri sveti maši dobijo naša dela
vrednost večnosti. V teh trenutkih se
kristjan s čvrsto močjo popolnoma
zavé svoje zavezanosti k sodelovanju
z Jezusom pri posvečevanju
človeških resničnosti preko izročanja
svojega življenja in vseh svojih
dejavnosti. “Altare Dei est cor
nostrum[14],” je rekel sveti Gregor
Veliki: Božji oltar je naše srce.
Moramo mu služiti ne le na oltarju,
temveč povsod po svetu, ki je za
nas oltar. Vsa človeška dela se
izvajajo kakor na oltarju in vsak
izmed vas v tej enotnosti
kontemplativnih duš, kar je vaš
dan, na nek način obhaja svojo



mašo, ki traja štiriindvajset ur, v
pričakovanju naslednje maše, ki bo
trajala naslednjih štiriindvajset ur,
in tako do konca našega
življenja[15].

Kot izraz svojega sodelovanja v
preroškem delu Jezusa Kristusa se
morajo vsi verniki potruditi za to, da
bi drugim posredovali božje nauke.
Prav gotovo je veliko primernih
načinov za sodelovanje v
evangeljskem poslanstvu Cerkve;
kakorkoli, v temelju kateregakoli
apostolskega dela se vedno nahaja
Jezusovo naročilo vsem kristjanom: 
Pojdite torej in naredite vse narode za
moje učence, (…) učite jih izpolnjevati
vse, kar koli sem vam zapovedal![16] 

Prav tako udeleženost v Kristusovi
kraljevski službi opogumlja kristjane
k posvečevanju zemeljskih
resničnosti; laiki to na konkreten
način uresničujejo preko svojega
prizadevanja, da bi časne dejavnosti



urejali v skladu z Božjo voljo[17] in
tako delovali v svetu kakor kvas[18]
zato, da bi postavili Kristusa na vrh
vsega svojega delovanja. “Skupno
duhovništvo, ki smo ga prejeli pri
krstu,” je pojasnjeval don Álvaro,
sledeč nauku svetega Jožefmarija, “je
kraljevsko (prim. 1 Pt 2,9), kajti ko
Bogu izročamo to, kar smo in kar
imamo, in ko mu izročamo vse
plemenite človeške dejavnosti,
uresničene v skladu z Božjo voljo,
smo Kristusovo kraljestvo in
kraljujemo z Njim.”[19] 

Kot del specifičnega poslanstva,
katerega mu je zaupal Bog, je sveti
Jožefmarija pokazal, da je bistvena
značilnost načina, kako v skladu z
duhom Opus Dei doseči navzočnost
Kristusovega duhovništva, tako s
strani božjih služabnikov kakor s
strani laiških vernikov, prav laiška
miselnost, lastna njihovemu
sekularnemu značaju ter njihovemu
položaju v svetu. Na tak način bodo



duhovniki in laiki sodelovali v
izvrševanju edinega poslanstva
Cerkve, vsak glede na prejete darove
in v spoštovanju specifičnega
položaja obojih. Laiki izvršujejo svoje
poslanstvo v osrčju časnih struktur,
tako da jih poskušajo oživljati s
Kristusovim duhom; duhovniki
služijo drugim preko oznanjanja
božje besede in podeljevanja
zakramentov. To pomaga, kakor piše
sveti Jožefmarija, da kleriki ne
gredo preko laikov, niti laiki preko
klerikov; naj ne bo duhovnikov, ki
bi se hoteli vmešavati v stvari
laikov, niti laikov, ki bi se
vmešavali v tisto, kar je lastno
klerikom[20]. 

28. novembra se bo dopolnila še ena
obletnica postavitve Opus Dei za
osebno prelaturo. Zahvalimo se Bogu
in potrudimo se razširjati globok
teološki in duhovni pomen tesnega
sodelovanja duhovnikov in laikov v
Opus Dei, zato da bi sodelovali v



poslanstvu Cerkve, predvsem tako,
da bomo pričevali z enotnostjo
krščanskega življenja, v katerem,
kakor pravi apostol, vsakdo vztraja v
tistem stanu, v katerem je bil
poklican[21], in da je stoodstotno
duhovnik ali laik. Na ta način bomo
učinkovito služili Cerkvi, kar smo se
vedno trudili delati; sedaj s še boljšim
razlogom, saj mnogi zmotno
zamenjujejo laicizem, ki poskuša
izkoreniniti Boga iz sekularnih
struktur, in laičnost; povečevali
bomo zdrav laiški duh, o katerem je
govoril papež ob različnih
priložnostih[22]. 

Čez nekaj dni, 7. novembra, bom
posvetil v diakone 32 vernikov Opus
Dei. Prosimo Gospoda, da bi bili
njegovi dobri in sveti služabniki, in
še naprej molimo za papeža in
njegove namene, za njegove
sodelavce, za duhovnike in diakone,
za kandidate za duhovnike iz celega
sveta. Spomnimo se tudi dneva, ko je



Devica Marija našemu Očetu
naklonila izraz ljubezni, da je v
Rialpu našel “vrtnico”: zatekajmo se
k naši presveti Materi, naj nam od
Boga izprosi dišečo “vrtnico”
zvestobe. Lahko se zanesemo tudi na
pomoč vseh, ki so bili pred nami. V
tednih tega meseca s svojo molitvijo
in svojo pomočjo naredimo močnejšo
enotnost zmagujoče, očiščujoče se in
vojskujoče se Cerkve.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš Oče

+Javier

Rim, 1. november 2009 

[1] Rimski misal, slovesnost Našega
Gospoda Jezusa Kristusa Kralja
Vesoljstva, Hvalospev.

[2] Prim. 1 Kor 15, 24.

[3] 1 Pt 2, 9–10.



[4] Sveti Avguštin, O Božji državi XX,
10 (CCL 48, 720).

[5] Prim. Flp 2, 5.

[6] II. vatikanski koncil, dogmatična
konstitucija Lumen gentium, št. 10.

[7] Sveti Janez Marija Vianney,
citiran v: Benedikt XVI., Pismo
duhovnikom, 16. 6. 2009.

[8] Apd 7, 9–10

[9] Benedikt XVI., Homilija ob
slovesnosti vseh svetih, 1. 11. 2006.

[10] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 96.

[11] Prav tam, št. 120.

[12] Sveti Jožefmarija, Pismo 2. 2.
1945, št. 1. 

[13] Sveti Jožefmarija, Pismo 28. 3.
1955, št. 4.



[14] Sveti Gregor Veliki, Moralia 25, 7,
15 (PL 76, 328)

[15] Sveti Jožefmarija, Zapiski iz
meditacije, 19. 3. 1968.

[16] Mt 28, 19–20.

[17] Prim II. vatikanski koncil,
dogmatična konstitucija Lumen
gentium, št. 31.

[18] Prim. II. vatikanski koncil, decr. 
Apostolicam actuositatem, št. 2.

[19] Msgr. Álvaro del Portillo,
Pastoralno pismo 9. 1. 1993, št. 11.

[20] Sveti Jožefmarija, Pismo 19. 3.
1954, št. 21.

[21] 1 Kor 7, 20.

[22] Prim. Benedikt XVI., Govori 18.
5. 2006 in 11. 6. 2007.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
november-2009/ (9. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-november-2009/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-november-2009/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-november-2009/

	Prelatovo pismo (november 2009)

