
opusdei.org

Prelatovo pismo
(marec 2015)

Postni čas, ki ga sedaj živi
Cerkev, je središče pisma, v
katerem nas prelat vabi
predvsem, naj se posvečamo
ljubezni do drugih ljudi.

5. Mar. 2015

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

Od začetka posta je minilo že kar
nekaj časa. Cerkev nam predlaga, naj
se s hvaležnostjo in z namero, da bi
se česa naučili, znova spomnimo



Kristusovih štiridesetih dni molitve
in posta v puščavi ter njegovega
zmagovitega boja proti hudobnemu
duhu. Obenem nas vabi, naj se zelo
dobro pripravimo, da se bomo znova
poglobili v prizore trpljenja, smrti in
vstajenja našega Gospoda na
bližajočo se veliko noč. Zato nas vabi,
naj ta liturgični čas prehodimo tesno
združeni z Učiteljem, kot nas je pred
nekaj leti spominjal sveti Janez Pavel
II.

»Glejte! V Jeruzalem gremo (Mr 10,
33). S temi besedami je Gospod
povabil učence, naj z njim prehodijo
pot, ki je iz Galileje vodila do kraja,
kjer se je dopolnilo njegovo
odrešenjsko poslanstvo. Ta pot v
Jeruzalem, ki jo evangelisti
predstavljajo kot vrhunec Jezusovega
zemeljskega potovanja, pomeni zgled
za življenje kristjana, ki se je zavezal,
da bo sledil Učitelju na poti križa.



Kristus to povabilo k “odhodu v
Jeruzalem" namenja tudi današnjim
moškim in ženskam. To s posebno
močjo stori v postnem času, zelo
primernem, da se spreobrnemo in
najdemo popolno občestvo z Njim,
tako da smo globoko udeleženi v
skrivnosti njegove smrti in vstajenja.
Zato post za vernike pomeni dobro
priložnost za globok pregled
življenja.«[1]

Vemo, katere so poglavitne prakse, ki
jih Cerkev v postu priporoča za
izražanje gorečnosti po
spreobrnjenju: molitev, pokora in
dela ljubezni do bližnjega. Ob tej
priložnosti bi rad, da se posebej
posvetimo slednjim. Papež Frančišek
v svoji poslanici za postni čas govori
o globalizaciji ravnodušnosti, zlu, ki
je naraslo v našem času in je v
popolnem nasprotju s tem, kako
ravna Bog: Gospod v svojem
neskončnem usmiljenju varuje vse
ljudi in vsakega posebej, išče nas



tudi, ko se oddaljimo, nenehno nam
pošilja jasnost svoje lučí in moč svoje
milosti, da bi se odločili vedno
ravnati kot njegovi dobri otroci. Toda
— tako poudarja sveti oče — ko
živimo udobno življenje in nam gre
vse dobro, se včasih zgodi, da
pozabimo na druge (česar Bog Oče
ne naredi nikoli), se ne zanimamo
za njihove težave, trpljenje in
krivice, ki se jim dogajajo …[2]

Da bi premagali to nevarnost,
moramo poskrbeti, da bomo
solidarni drug z drugim. Predvsem
pa moramo premišljevati o občestvu
svetih, kar nas bo spodbudilo, da
bomo služili, da bomo dan za dnem
skrbeli za naše sestre in brate, ki
potrebujejo duhovno ali gmotno
pomoč. Post se tako spremeni v
posebno primeren čas za
posnemanje Kristusa, tako da se
velikodušno razdajamo drugim
udom njegovega mističnega Telesa,
misleč na to, kako se nam daje On.



Moč, da lahko ravnamo na tak način,
prihaja iz pozornega poslušanja
božje besede in prejemanja
zakramentov — spovedi in
evharistije — kar v tem času
konkretno naročajo cerkvene
zapovedi. Premišljujmo o tem, da
takrat, ko pri obhajilu prejmemo
Gospodovo Telo s potrebno duhovno
pripravljenostjo, postajamo bolj in
bolj podobni Njemu, in naše
poistovetenje z Jezusom bo postajalo
bolj popolno, dokler ne bomo postali,
kakor je ponavljal naš Oče, ipse
Christus, Kristus sam. Potrebe
drugih ljudi bomo vzeli kot svoje in
ne bomo dovolili, da v naših srcih
nastane trda skorja sebičnosti,
osredotočenosti na lastni jaz: Kdor je
Kristusov, pripada samo enemu
telesu in v Njem ne moremo biti
brezbrižni drug do drugega[3]. Ne
moremo pozabiti jasnega nauka
svetega Pavla: Če en del trpi, trpijo z
njim vsi deli, če je en del v časti, se z
njim veselijo vsi.[4]



Rad bi — in to zelo —, moje hčere in
sinovi, da bi uporabili ta razmišljanja
pri skrbi za bolnike: delu usmiljenja,
ki ga bo Jezus nagradil na poseben
način. Vsak dan molímo tudi za tiste,
ki trpijo preganjanje zaradi svojih
verskih prepričanj. Nihče nam ne
sme biti tuj! Prosímo Gospoda, naj
jim pomaga s svojo milostjo in jim
daje moči. In ker je ljubezen urejena
krepost, mora najprej priti k tistim,
ki so nam najbližje — članom naše
nadnaravne ali človeške družine,
prijateljem, sosedom in sodelavcem,
k vsem tistim, s katerimi nas
povezujejo posebne bratske vezi v
različnih okoliščinah, v katerih se
nahajamo.

Zelo jasni so predlogi, ki vam jih
prepisujem: Ali lahko (…) izkusimo
in doživimo, da smo člani enega
samega telesa? Telo, ki hkrati
prejema in daruje, kar mu želi
podariti Bog? Telo, ki pozna svoje
majhne, revne in šibkejše ude in



skrbi zanje? Ali se zatekamo k neki
univerzalni ljubezni, ki se samo od
daleč približa svetu, vendar pozabi
na Lazarja, sedečega pred lastnimi
zaprtimi vrati (prim. Lk 16, 19-31)?
[5]

Rad bi izkoristil te vrstice za
ponovno zahvalo svojim hčeram in
sinovom ter mnogim drugim ljudem,
ki skrbijo za bolnike in ostarele, za
njihovo velikodušno posvečanje
temu delu: kako se jim Bog smehlja!
Ni mi neznano, da se pri tem delu
včasih pojavi izčrpanost. Takrat
uprimo oči v to resničnost, ki je v luči
vere zelo jasna: skrb za tiste, ki ne
morejo sami skrbeti zase, na svojem
domu ali kje drugje, nas privede
naravnost v Gospodovo usmiljeno
srce. Trudímo se jim posvečati svoje
najboljše služenje in nikoli ne
skoparimo z osebno
požrtvovalnostjo. Pogosto berem,
kako je sveti Jožefmarija z veseljem
obiskoval bolnike in bil z njimi — to



je bilo potrebno tudi za nastajanje
Opus Dei! Iz teh trenutkov je jemal
moči za izpolnjevanje tistega, kar je
Bog hotel od njega.

V Delu imamo obsežne izkušnje z
deli usmiljenja. Ponavljam, Opus Dei
se ni po naključju rodil in utrdil med
revnimi in bolnimi. Zelo pomenljivo
za našo pot je dejstvo, da se je naš
Oče 19. marca leta 1975, nekaj
mesecev pred svojim odhodom v
nebesa — od takrat je minilo že
štirideset let —, na nekem
družinskem srečanju živo spominjal
tistih začetkov. Vabim vas, da se
znova zadržite pri njegovih besedah.

Šel sem iskat srčnost v najrevnejše
madridske četrti. Dan za dnem
sem ure in ure hodil od enega
konca do drugega, med
osramočenimi in bednimi reveži,
ki niso imeli ničesar; med otroci,
ki jim je teklo iz nosa, ki so bili
umazani, pa vendar otroci, kar



pomeni Bogu prijetne duše (…).
Kako lepo, kakšno veselje! Številne
ure sem posvetil temu delu, vendar
mi je žal, da jih ni bilo več. Tudi v
bolnišnicah in v hišah, kjer so bili
bolniki, če bi tistim barakam sploh
lahko rekli hiše … tam so bili
neoskrbovani in bolni ljudje;
nekateri so imeli tedaj
neozdravljivo bolezen,
tuberkulozo (…).

To so bila intenzivna leta, v
katerih je Opus Dei rasel
navznoter, ne da bi to opazili.
Toda hotel sem vam povedati —
nekega dne vam bodo o tem
pripovedovali bolj podrobno, z
dokumenti in papirji — da so bili
človeška moč Dela tisti bolniki v
madridskih bolnišnicah: tisti, ki so
bili v največji bedi; in tisti, ki so
živeli na svojih domovih brez
kakršnega koli človeškega upanja;
največji nevedneži iz najrevnejših,
skrajnih mestnih četrti.[6]



Bolnícam in bolnikom priporočam,
naj bodo poslušni in naj dovolijo, da
poskrbijo zanje; naj bodo hvaležni za
človeško in krščansko ljubezen, ki
jim jo po tistih, ki skrbijo zanje, daje
sam Kristus. Koliko ljudi, tudi tistih,
ki nimajo zaklada vere, je ganjenih
ob teh izrazih resnične krščanske in
človeške ljubezni in malo po malo
odkrivajo Jezusov obraz v bolnikih
ali v ljudeh, ki se razdajajo zanje!

Razveseljuje nas tudi bližina
slovesnosti svetega Jožefa in
Marijinega oznanjenja. V tem
marijanskem letu, posvečenem
družini, sta zelo pomembni, saj nam
pred oči postavljata vzdušje v
nazareškem domu. Tam je z
utelešenjem Besede v Marijinem
prečistem telesu zaživelo veliko
božje usmiljenje do človeštva,
ljubezen Svete Trojice. Tam je Jezus
preživel veliko let, v vsakem
trenutku obdan z ljubeznijo in
skrbnostjo svoje Matere in svetega



Jožefa. Tam je delal sveti očak, s
človeško in nadnaravno popolnostjo.
Vse to so izvrstni razlogi, da jim
lahko zaupamo svetost krščanskih
domov in prosimo, naj varujejo vse
družine na zemlji.

V svojih nedavnih katehezah je
papež poudaril nadvse pomembno
vlogo matere in očeta v naročju
družine: Matere, je dejal ob eni od
teh priložnosti, so najmočnejši
protistrup za širjenje egoističnega
individualizma.[7] Enako lahko
rečemo o očetih, ki enakovredno
igrajo temeljno vlogo. Vsaka družina
potrebuje navzočnost očeta, čeprav
bi na žalost danes lahko rekli, da je
naša “družba brez očetov".
Predvsem v zahodni kulturi je lik
očeta simbolično odsoten, oslabel,
odstranjen.[8] Tako ravnanje je zelo
težka zmota, kajti tako oče kakor
mati sta v celoti nepogrešljiva in
potrebna za harmoničen razvoj otrok
na vseh področjih. Je naša molitev za



družino, to vitalno celico Cerkve in
človeške družbe, zavzeta in
velikodušna? Ali molimo, da bi bil
vsak dom nadaljevanje tistega, v
katerem je prebival Božji Sin v
Nazaretu? Kako smo hvaležni za
velikodušno in veselo požrtovalnost
tolikih očetov in mater? Ali se
spomnimo moliti za srečo zakoncev,
ki jim Bog ni dal otrok, da bi ljubili
voljo iz nebes ter dajali zgled
služenja vsemu človeštvu?

V katerem koli primeru — najsi jim
je Bog naklonil veliko ali malo otrok
ali pa nobenega —, je nujno, da vsi
krščanski domovi spodbujajo veselje
ob zavedanju, da so domača cerkev.
Zato povzemam naslednje nauke
svetega Jožefmarija, ki je dejal, da je
treba otroke sprejemati vedno z
veseljem in s hvaležnostjo, ker so
božji dar in blagoslov ter dokaz
njegovega zaupanja.[9] Dodal je: Ne
dvomite, da zmanjšanje števila
otrok v krščanskih družinah vodi



v upad števila duhovniških
poklicev in duš, ki se hočejo za vse
življenje posvetiti služenju Jezusu
Kristusu. Videl sem precej
zakoncev, ki so, čeprav jim Bog ni
dal več kot enega otroka, bili
dovolj velikodušni, da so ga
izročili Bogu. Vendar jih ni veliko,
ki bi ravnali tako. V številnih
družinah je lažje razumeti veličino
božje poklicanosti, in njihovi
otroci so poklicani na vse mogoče
poti in stanove.[10]

Zakonci nimajo vedno potomstva. V
tem primeru se ne smejo šteti za
neuspešne, ker niso. To je le še en
Gospodov način — prav tako božji —,
s katerim blagoslavlja zakonsko
ljubezen. Številčne družine, je dejal
naš Oče, me zelo razveseljujejo. In
ko srečam zakonca brez otrok, ker
jima jih Bog ni dal, se prav tako
razveselim: ne samo, da lahko
enako posvečujeta svoj dom, na
razpolago imata tudi več časa za



posvečanje otrokom drugih ljudi,
in mnogi že delajo tako z ganljivo
požrtvovalnostjo. S ponosom
lahko zagotovim, da nikoli nisem
ugasnil nobene plemenite ljubezni
na zemlji; nasprotno, opogumljal
sem jo, ker mora biti — vsak dan
bolj — božja pot na zemlji.[11]
Bodimo hvaležni Bogu za veselo
zvestobo teh zakoncev.

Na praznik svetega Jožefa se vsi
obrnimo k svetemu očaku in ga
prosimo, naj napolni z zvestobo Bogu
vse naše življenje, dan za dnem,
kakor je ravnal ta pravični mož v
svojih odgovorih na vse božje
zahteve. Preden zaključim, bi vas rad
spomnil, da se bo 28. marca
dopolnilo 90 let od duhovniškega
posvečenja našega Očeta. Nanj se
obrnite predvsem s pobožno in
stalno molitvijo za Cerkev in za
papeža: za duhovniške in redovniške
poklice; za prav tako nadnaravne
poklice k popolni izročitvi sredi



sveta, v apostolskem celibatu ali v
zakonu; za zvestobo vseh kristjanov.
Svoje molitve z vero in zaupanjem
namenjajte Mariji in Jožefu, da bomo
znali kontemplativno živeti sredi
sveta. Še naprej molite za vse moje
namene.

Vesel sem, da vam lahko povem, da
sem šel pred začetkom svojih
duhovnih vaj molit v Loreto, skupaj z
vami vsemi in z našim Očetom. Imel
sem ga priložnost spremljati ob
različnih priložnostih in opazovati,
kako je znal ljubiti našo Mater in
polagati v njene roke življenje
njegovih hčera in sinov ter njegovo
lastno življenje — Opus Dei, da bi
bolj in bolje služil sveti Cerkvi.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš Oče

+ Javier

Rim, 1. marec 2015



[1] Sveti Janez Pavel II., Poslanica za
postni čas, 7. 1. 2001.

[2] Papež Frančišek, Poslanica za
postni čas 2015, 4. 10. 2014.

[3] Prav tam.

[4] 1 Kor 12, 26.

[5] Papež Frančišek, Poslanica za
postni čas 2015, 4. 10. 2014.

[6] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 19. 3. 1975.

[7] Papež Frančišek, Govor na splošni
avdienci, 7. 1. 2015.

[8] Papež Frančišek, Govor na splošni
avdienci, 28. 1. 2015.

[9] Sveti Jožefmarija, Pismo 9. 1.
1959, št. 54.

[10] Prav tam, št. 55.



[11] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 10. 4. 1969.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
marec-2015/ (5. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-marec-2015/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-marec-2015/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-marec-2015/

	Prelatovo pismo (marec 2015)

