
opusdei.org

Prelatovo pismo
(marec 2012)

Msgr. Javier Echevarría
osredotoča to mesečno pismo
na “eno od tradicionalnih del
duhovnega usmiljenja, ki nas ga
je sv. Jožefmarija naučil ceniti
in ki mu sveti oče daje poseben
pomen: bratski opomin”.

12. Mar. 2012

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

Vstopili smo v post, liturgični čas, s
katerim se spominjamo štiridesetih



dni Kristusove molitve in posta v
puščavi, preden je začel svoje javno
delovanje. Na enak način, kakor je
učitelj začel svoje oznanjevanje z
nujnim klicem k spreobrnjenju – čas
se je dopolnil in božje kraljestvo se je
približalo. Spreobrnite se in verujte
evangeliju![1] —, tako nas tudi Cerkev
spodbuja, naj izkoristimo velike
milosti tega močnega liturgičnega
časa ter naredimo odločen korak v
našem približevanju Bogu.

Kljub temu, da je klic k
spreobrnjenju potreben vsak dan, pa
s še večjo nujnostjo odmeva v tednih,
ki smo jih pravkar začeli. Na stezi, ki
vodi v večno življenje, se skoraj
neopazno lahko osebno nekoliko
oddaljimo od prave smeri. Zato nam
Cerkev, dobra in modra mati, pred
oči postavlja potrebnost tega, da se
popravimo. Pri tem nam pomaga
tudi z mašnimi molitvami in berili, s
katerimi vsakega vernika uči, da se
dan za dnem spreobrača v



konkretnih točkah. Če se božji otroci
potrudimo dobro izkoristiti ta
besedila, lahko v teh štiridesetih
dneh, ki nas vodijo k vstajenju
velike noči, ponovno najdemo nov
pogum, da potrpežljivo in z vero
sprejmemo vse težave, bridkosti in
preizkušnje, saj se zavedamo, da
bo Gospod iz teme naredil nov
dan[2].

Postna liturgija nam ponuja posebno
milost, ki nas spodbuja k
spreobrnjenju srca, iz katerega se
bodo zagotovo rodila dobra dela.
Preberimo še enkrat neko misel
našega Očeta: Spreobrnitev je stvar
trenutka, posvečevanje je naloga
vsega življenja. Božje seme
ljubezni, ki ga je Bog položil v naše
duše, si želi zrasti, se izraziti v
delih, obroditi sadove, ki bodo
vsak trenutek všečni Gospodu.
Zato je treba biti pripravljen na
ponoven začetek, na ponovno
odkrivanje — v novih razmerah



našega življenja — luči, zagona
prvega spreobrnjenja. To je razlog,
da se pripravimo z globokim
spraševanjem, s prošnjo Gospodu,
da bi ga bolje spoznali in da bi
bolje spoznali sami sebe. Ni druge
poti, če se hočemo ponovno
spreobrniti.[3] Kako smo začeli od
pepelnične srede naprej? Kaj smo si
zastavili? Ali vsak dan živimo veselje
pokore, ki nas bo bolj približala
Kristusu?

Kot vodilno misel letošnje poslanice
sveti oče povzame odlomek iz pisma
Hebrejcem in nas povabi k njegovem
premišljevanju: Mislimo drug na
drugega, takó da se spodbujajmo k
ljubezni in dobrim delom[4]. Nato
poudari, da te besede sodijo v nek
širši kontekst: potreba, da
sprejmemo Kristusa z življenjem
božjih kreposti. Gre za to, da h
Gospodu prihajamo “z iskrenim
srcem v polnosti vere” (v. 22), da se
držimo “neomajne izpovedi



upanja” (v. 23) in nenehno skupaj s
sobrati mislimo na udejanjanje
ljubezni in dobrih del (prim. v. 24).
V odlomku je tudi poudarjeno, da
se moramo, če želimo ohraniti
evangeljsko življenje, udeleževati
bogoslužnih srečanj in molitev
skupnosti ter pri tem gledati na
eshatološki cilj: popolno občestvo
v Bogu (v. 25).[5]

Kakor v prejšnjih letih se Benedikt
XVI. znova osredotoča na dela
ljubezni do bližnjega, ki skupaj z
molitvijo in postom predstavljalo
značilne spokorniške prakse v
postnem času. Že večkrat sem vas
spodbujal, da se potrudite v
trenutkih, ki so namenjeni osebni
molitvi, in tako obnavljate duhá
pokore. Ob tem se bolj prizadevno
posvetite dejanjem mrtvičenja, ki
dajejo okus krščanskemu življenju,
ter pomôči bližnjim v njihovih
telesnih in duhovnih potrebah. Poleg
vzpodbude, da bi živeli te izkaze



krščanskega duha, se želim sedaj
osredotočiti na eno od tradicionalnih
del duhovnega usmiljenja, ki nas ga
je sv. Jožefmarija naučil ceniti in ki
mu sveti Oče daje poseben pomen:
bratski opomin, ki ga je Jezus Kristus
priporočil svojim učencem: Če tvoj
brat greši, pojdi in ga posvári na štiri
oči. Če te posluša, si pridobil svojega
brata.[6]

Ta izraz ljubezni ne ostaja zgolj pri
nekem osamljenjem nauku. Večkrat
je vsebovan že v Stari zavezi, kjer je
na primer zapisan nasvet: opominjaj
modrega, da te bo ljubil. Poúči
modrega in bo še modrejši, pojasni
pravičnemu in bo pomnožil znanje[7].
Na nekem drugem mestu pravi: kdor
se drži vzgoje, potuje v življenje, kdor
zapušča opomin, zablodi[8]. V Novi
zavezi je — sledeč Učiteljevemu
oznanjevanju — še bolj konkretno
določeno, kakšna mora biti ta nujna
zahteva tenkočutnega bratstva, ki
podpira druge, da bi lahko šli k Bogu



po ravni poti. Sveti Pavel opozarja,
da se je potrebno uriti v duhu
krotkosti[9], tako da v drugem
človeku ne vidimo sovražnika,
temveč brata[10]. Sveto pismo nam
tudi pokaže, da nobeno vzgajanje v
tistem trenutku ni prijetno, ampak
bridko.Pozneje pa daje tistim, ki jih je
izurilo, miren sad pravičnosti[11].
Apostol Jakob sklene takole: Moji
bratje, če kdo od vas zaide od resnice
in ga drug spreobrne, vedite, da tisti,
ki grešnika spreobrne iz blodnje
njegove poti, njegovo dušo reši iz
smrti in pokrije množico grehov[12].
Ni dobro pozabiti, da je sveti
Jožefmarija, kadar je prišel v kak
center Opus Dei, najprej vprašal, ali
je tam kakšen bolnik, potem pa takoj
dodal: Ste zadovoljni? Ali živite
bratski opomin?

Na žalost pa kljub tolikšnemu
Gospodovemu vztrajanju, tudi po
apostolih, mnogih svetnikih in našem
Očetu, precej kristjanov ne pozna



tega dela duhovne ljubezni do
bližnjega. Papež obžaluje to dejstvo. 
Želim opozoriti — je zapisal —na
nek vidik krščanskega življenja, za
katerega menim, da je prešel v
pozabo: bratski opomin z mislijo
na večno zveličanje. Dandanes smo
na splošno zelo občutljivi za
vprašanja nege in dobrodelnosti za
telesno in materialno dobrobit
soljudi, duhovne odgovornosti do
bratov in sester pa se skoraj nikoli
ne omenja. Drugače je bilo v prvi
Cerkvi in je še danes v skupnostih,
ki so zares dozorele v veri. V njih
se ne zavzemajo samo za telesno
zdravje bratov in sester, temveč s
pogledom na njihov zadnji cilj tudi
za dobro njihove duše.[13]

Hvala Bogu v tem delu Cerkve,
prelaturi Opus Dei — pa ne zato, ker
bi se imeli za boljše — ljubimo in
živimo to tako evangeljsko prakso.
Naš ustanovitelj jo je s posebnim
božjim navdihom, ki ga je vodil k



poglobitvi v nekatere nauke iz
Svetega pisma, že od začetka naprej
osebno živel in tako učil tudi druge.
Pravil je, da ima evangeljsko
vsebino[14], in dodajal, da je bratski
opomin vedno dokaz nadnaravne
ljubezni in zaupanja, ki nam poleg
tega omogoča izkušati okus
prvotnega krščanstva[15].

Sveti Jožefmarija je to evangeljsko
navado tako zelo cenil, da ni
odnehal, dokler ni dosegel, da je sveti
sedež — potem ko je leta 1950
dokončno potrdil duha Dela —
sprejel, da so tudi ustanovitelj ter
njegovi nasledniki v vodenju Opus
Dei lahko deležni dobrobiti tega
sredstva posvečevanja, preko
katerega Sveti Duh izboljšuje duše.
To je nadvse preprosto pripovedoval
svojim hčeram in sinovom: Ko sem
pred svetim sedežem predstavil
naš statut (…), ko sem govoril o
bratskem opominu Očetu, so mi
vedno postavili oviro: kako naj bi



se popravljalo tistega, ki je glava?
Njemu se ne more reči ničesar!
Nisem bil zadovoljen, zato sem jim
pojasnjeval: kako naj pustijo
mene, ki sem ubog človek, ter tiste,
ki me bodo nasledili in ki bodo
boljši kakor jaz, a kljub temu le
ubogi ljudje, brez možnosti za
uživanje tega sredstva svetosti?
Ob življenju te navade, ki je
globoko krščanska, imajo tisti, ki
opravljajo bratski opomin —
čeprav jim je težko in se morajo
premagati —, ter tisti, ki ga
prejmejo — čeprav jih boli in
morajo biti ponižni —, v rokah
čudovito sredstvo svetosti, ki
izvira iz evangelija. Ti razlogi so
jih prepričali[16].

Naš ustanovitelj nam je zapustil zelo
jasen način opravljanja in
prejemanja bratskega opomina.
Govoril nam je o normah
razumnosti in ljubezni do
bližnjega, v skladu s katerimi je



nujno potrebno ravnati v vsakem
trenutku, da bi bilo to zares orodje
posvečevanja, za nas in za druge. Na
prvem mestu mora biti vedno jasen
izraz nadnaravne ljubezni ter
človeške topline, skrb za svetost
drugega človeka ter svojo lastno.
Sveti Jožefmarija je bil odkrit: 
Bratski opomin, je dejal, (…) mora
biti poln obzirnosti — ljubezni(!) —
v svoji obliki in v svojem bistvu,
kajti v tistem trenutku si božje
orodje[17]. Krščanski opomin
nikoli ne izvira iz duha obsojanja
ali medsebojnega obtoževanja;
vedno izhaja iz ljubezni in
usmiljenja[18], pojasnjuje papež v
svoji poslanici.

S tem jasnim načelom se v Delu,
preden nekoga opomnimo z bratskim
opominom, najprej posvetujemo o
njegovi ustreznosti. Razen tega, da se
prepričamo o pravilnosti namena, ki
nas vodi, da govorimo s tem bratom,
nam tako lahko predlagajo način,



kako ga uresničiti, misleč na
konkretne okoliščine vsakega
primera, da bo ta opomin dejansko
služil kot pomoč tistemu, ki ga
prejme. Tako je zagotovljeno, da je ta
način služenja drugim vedno jasen
dokaz razumnosti in obzirnosti ter
spoštovanja do drugih. Gane me
misel na poštenost, s kakršno je
ravnal naš Oče v slehernem okolju.
Če se je kdo pritoževal nad kom
drugim ali nad obnašanjem nekoga
drugega, je vedno vprašal: ali ste
govorili z dotično osebo? Naredite to,
je dodal, kajti tako ga boste
vzpodbudili, da se bo spremenil, če je
potrebno.

Spomnimo vse kristjane, da smo
poklicani k uresničevanju tega
priporočila našega Gospoda, in ne
pozabimo, kakor je zapisal sveti oče v
svojem sporočilu, da gre za nekaj
zelo neznanega v današnjem času.
Ljudje na žalost pogosto govorijo
slabo o drugih za njihovim hrbtom,



ne da bi si jim upali iz oči v oči in z
nadnaravnim čutom izraziti
pomanjkljivosti ali napake, ki bi jih
morali popraviti. In tako ta grda
navada opravljanja povzroča škodo v
družinskem življenju ter v družbi.

Vsi se potrudimo odkriti
pomembnost zvestobe, temeljne
človeške kreposti v medsebojnih
odnosih, v družbenem, poklicnem
življenju itd. V tej luči je opravljanje
bratskega opomina — s potrebno
razumnostjo in ljubeznijo — še
posebno potrebno. Sveti Jožefmarija
je z nadnaravnim realizmom
zatrjeval, da smo vsi polni napak, ki
jih vidi vsakdo od nas, in proti
katerim se poskušamo boriti;
obstajajo pa še mnoge druge, ki jih
ne vidimo (…), in nekatere od njih
nam pokažejo z bratskim
opominom (…). Tako delajo, ker
nas imajo radi, ker je naše
sobivanje kakor življenje
krščanske družine, polne ljubezni.



Sobivati z vsemi. In sobivati pomeni
imeti se radi med seboj, razumeti,
opravičiti. Toda obstajajo stvari,
mimo katerih ne smemo iti, čeprav
jih opravičimo; to so tiste, ki jih je
potrebno vsakemu od nas izraziti z
bratskim opominom.[19]

To priporočilo z evangeljskimi
koreninami postane še posebno
pomembno, ko je v igri zvestoba
Bogu. Zato je pomembno, piše papež, 
da se spet spomnimo te razsežnosti
krščanske ljubezni do bližnjega.
Pred zlom ne smemo molčati. Tu
mislim na držo tistih kristjanov, ki
se zaradi človeških ozirov ali pa
enostavno iz udobnosti raje
prilagodijo prevladujoči
miselnosti, kot da bi brate in sestre
posvarili pred načini mišljenja in
delovanja, ki so v nasprotju z
resnico in ne vodijo na pot
dobrote.[20] Res je, da je pomagati
ljudem v teh točkah vedno težko. 
Trpimo, ko ga prejmemo, ker se je



težko ponižati, vsaj na začetku.
Vedno pa ga je težko opraviti. To
vsi dobro vedó.[21] In ob neki drugi
priložnosti je naš Oče še dodal: Težko
je; udobneje se je temu izogniti;
udobneje je, vendar ni
nadnaravno. — In za te opustitve
boš odgovarjal Bogu[22].

Ko boste prejeli te vrstice, bom na
duhovnih vajah. Prosim vas, da
priporočite Bogu njihove sadove: naj
se še enkrat spreobrnem h Gospodu,
da bi bolje služil Cerkvi, Delu, mojim
hčeram in sinovom ter vsem dušam;
združite se — vztrajam — z mojimi
nameni. V teh dneh imajo tudi v
rimski kuriji duhovne vaje, katerih
se je udeležil papež s svojimi
najbližjimi sodelavci: še en dober
trenutek, da podvojimo naše prošnje
zanj in za njegove namene, kar vam
tako pogosto ponavljam. Priporočite
ga Gospodu še posebno med
njegovim pastoralnim potovanjem v
Mehiko in na Kubo od 23. do 29.



marca, da bodo njegovi apostolski
sadovi zares obilni.

Čeprav samo na kratko, bi vas rad
vedno znova spomnil na družinske
praznike in obletnice v prihodnjih
tednih: 11. marca je obletnica rojstva
predragega don Álvara, 23. marca pa
obletnica njegovega dies natalis,
njegovega odhoda v nebeško
domovanje. Dne 19. marca je
slovesnost svetega Jožefa, zavetnika
Cerkve in Dela. Nato pride Marijino
oznanjenje, katerega liturgično
praznovanje bo letos 26. marca. 28.
marca se ponovno spominjamo
duhovniškega posvečenja svetega
Jožefmarija. S posredovanjem naše
Matere, in če bomo preživeli te
dneve z iskreno vnemo po
poboljšanju, bodo posebne postne
milosti za spreobrnjenje lažje dosegle
svoj cilj.

Priznam vam, da me vsak dan muči
nepotrpežljivost: rad bi šel v vse



kraje, v katerih delate. Spomnim se
tistega komentarja svetega
Jožefmarija: “In zakaj potem ostajate
v Rimu?” bi lahko kdo vprašal. Ker je
to moja dolžnost, je zaključil. Jaz pa
bi še dodal: kako blizu je bil vsem!

V tej želji po globoki notranji
prenovitvi in povečani apostolski
gorečnosti vas blagoslavlja

vaš Oče

+ Javier

Rim, 1. marec 2012.

[1] Rimski misal, Prva postna nedelja,
Evangelij (B) (Mr 1, 15).

[2] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 22. 2. 2012.

[3] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 58.

[4] Heb 10, 24.



[5] Benedikt XVI., Poslanica za postni
čas 2012, 3. 11. 2011.

[6] Mt 18, 15.

[7] Prg 9, 8-9.

[8] Prg 10, 17.

[9] Gal 6, 1.

[10] Prim. 2 Tes 3, 15.

[11] Heb 12, 11.

[12] Jak 5, 19-20.

[13] Benedikt XVI., Poslanica za
postni čas 2012, 3. 11. 2011.

[14] Sveti Jožefmarija, Forja
(Kovačnica), št. 566.

[15] Sveti Jožefmarija, november
1964.

[16] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 21. 11. 1958.



[17] Sveti Jožefmarija, Forja
(Kovačnica), št. 147.

[18] Benedikt XVI., Poslanica za
postni čas 2012, 3. 11. 2011.

[19] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 30. 12. 1962.

[20] Benedikt XVI., Poslanica za
postni čas 2012, 3. 11. 2011.

[21] Sveti Jožefmarija, Forja
(Kovačnica), št. 641

[22] Prav tam, št. 146.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
marec-2012/ (14. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-marec-2012/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-marec-2012/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-marec-2012/

	Prelatovo pismo (marec 2012)

