
opusdei.org

Prelatovo pismo
(marec 2011)

Vsakodnevno življenje ponuja
mnogo priložnosti, da
pokažemo Bogu naše želje, da
bi se mu približali. Post je,
kakor poudarja prelat, poseben
čas, da se trudimo z več
ljubezni. Pismo meseca marca.

13. Mar. 2011

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

»Nič ni Bogu tako drago in ljubo
kakor dejstvo, da se ljudje



spreobrnejo k Njemu z iskrenim
kesanjem.«[1] Vedno posebno
aktualne besede, še toliko bolj v
sledečih mesecih, saj se bo čez osem
dni začel post. V liturgiji pepelnične
srede nas Cerkev z besedami svetega
Pavla ljubeznivo in zavzeto spodbuja,
da Božje milosti ne bi prejeli v prazno!
Pravi namreč: Ob času milosti sem te
uslišal in na dan rešitve sem ti
pomagal. Glejte, zdaj je tisti milostni
čas! Glejte, zdaj je dan rešitve![2]

V krščanskem gledanju na življenje je
vsak trenutek čas milosti in vsak
dan je dan rešitve, toda cerkvena
liturgija, pravi sveti Oče, te besede
na poseben način namenja
postnemu času[3]. Tedni, na katere
se pripravljamo, so posebno
primerni, da se ponovno približamo
Gospodu, ker nas je pritegnila
njegova milost. Prosímo Svetega
Duha, naj nam pomaga odkriti
vedrino tega klica, da ti dnevi ne
bodo šli mimo naše duše – tako je



zapisal sveti Jožefmarija – kakor
voda, ki teče čez kamne in ne pusti
sledov[4]. Recímo Gospodu: Pustil se
bom prežeti, preoblikovati;
spreobrnil se bom, znova se bom
obrnil h Gospodu in ga ljubil, kot
On želi, da ga ljubimo.[5]

Ne mislimo le na spreobrnjenje
grešnika, ki se odloči odpreti milosti
in tako preide iz duhovne smrti v
Življenje z veliko začetnico. Tudi
vsakdanje spremembe vodijo
krščansko žensko ali moškega, da se
bolj približa Bogu, da preko
pogostnih zakramentov bolj zavzeto
sodeluje v Kristusovem življenju, da
neguje duhá molitve, da se v
konkretnem in učinkovitem služenju
daje za duhovno in materialno dobro
drugih. Kakor pojasnjuje Benedikt
XVI., spreobrniti se pomeni iti proti
toku, kjer “tok” predstavlja
površinski način življenja, ki je
nedosleden in varljiv, ki nas
pogosto potegne vase, nas



obvladuje in nas naredi za sužnje
zla ali – v vsakem primeru – za
ujetnike moralne povprečnosti. Za
razliko od tega pa s
spreobrnjenjem težimo k visokim
merilom krščanskega življenja, se
združimo z živim in osebnim
evangelijem, ki je Jezus Kristus.[6]

V Cerkvi nam je Gospod določil
veliko poti, veliko načinov, da
spodbujamo spreobrnjenja, ki naj si
sledijo drugo za drugim in ki so v
krščanskem življenju tako potrebna.
Z besedami svetega Jožefmarija se
spomnimo, da se morajo te duhovne
spremembe vztrajno dogajati celo
večkrat v teku istega dne: Ponovno
začeti? Da! Vsakokrat, ko izpoveš
svoje kesanje – in to bi morali vsak
dan velikokrat storiti –, ponovno
začneš, ker daješ Bogu novo
ljubezen[7]. Ali pogosto mislimo na
to, da nas Bog pričakuje v tem
trenutku? Se zadržimo ob
premisleku: Gospod, kaj želiš od



mene? Nas vodi gorečnost, da bi se
bolj in bolj približali Jezusu Kristusu?

Kljub temu želim sedaj govoriti o
nekaterih specifičnih načinih, kako
se ponovno napotiti k prijateljstvu s
Presveto Trojico: o duhovnih vajah,
katerih število se v postnem času
pogosto poveča. Kakor je očitno, nam
niso na voljo izključno v teh tednih;
toda liturgija tega časa s svojim
nujnim klicem k spremembi življenja
vabi mnoge kristjane, da se ob tej
priložnosti udeležijo kakšne od teh
dejavnosti. Enako lahko rečemo o
mesečnih duhovnih obnovah, ki
zavzemajo pomembno mesto med
sredstvi duhovnega izobraževanja, ki
ga Prelatura omogoča tisočem ljudi
po celem svetu.

Sveti Jožefmarija nam je pokazal, da
je ta duhovna praksa v Cerkvi nekaj
splošnega že od prvih stoletij naprej:
vedno, ko se je nek človek hotel
pripraviti na neko poslanstvo ali je



preprosto opazil nujnost, da bi z
večjo izročitvijo odgovoril na dotike
milosti, je poskušal okrepiti svojo
povezanost z Bogom. Duhovne vaje
so imeli že prvi kristjani. Po
Kristusovem vnebohodu najdemo
apostole in veliko skupino
vernikov, zbrane v dvorani zadnje
večerje, v družbi presvete Device
Marije, ki čakajo na izlitje
Tolažnika, ki jim ga je obljubil
Jezus. Tam jih najde Sveti Duh,
perseverantes unanimiter in
oratione (Apd 1, 14), poglobljene v
molitvi. Enako ravnajo tiste duše,
ki so se v začetkih krščanstva, ne
da bi se oddaljile od življenja
ostalih, izročale Bogu v svojih
domovih, in puščavniki, ki so odšli
v pustinjo, da bi se v samoti
posvečali Bogu … in delu! (…) Vsi
kristjani, ki so iskreno skrbeli za
svojo dušo, so na takšen ali
drugačen način opravili svoje
duhovne vaje. Zato, ker je to
krščanska praksa.[8]



Od prvih let Dela naprej je naš
ustanovitelj dajal velik pomen temu
času, ki je posvečen izključno molitvi
in spraševanju vesti in ki je nadvse
potreben, da bi obdržali živahno
notranje življenje. “Kaj bova
naredila ti in jaz v teh dneh
duhovne obnove?” se je vprašal ob
neki priložnosti. Odgovoril je:
Veliko se bova pogovarjala z
Gospodom, ga iskala, kakor Peter,
da bila z Njim v intimnem
pogovoru. Bodi zelo pozoren;
pravim “v pogovoru”: dialogu
dveh, iz oči v oči, ne da bi se
skrivali v anonimnosti.
Potrebujemo to osebno molitev, to
intimnost, ta neposredni odnos z
Bogom, našim Gospodom.[9]

Na začetku svojega pontifikata je
Benedikt XVI. ponovno priporočil
dneve duhovnih vaj, posebno tiste,
ki se izvajajo v popolni tišini[10], in
v tradicionalni poslanici za postni
čas, ko govori o evangeliju druge



postne nedelje, ki je nedelja
Gospodovega spremenjenja, vztraja: 
To je povabilo, da bi se oddaljili od
hrupa vsakodnevnega življenja in
se potopili v Božjo navzočnost. On
nam želi vsak dan posredovati
Besedo, ki prodira v globino
našega duha, kjer razlikuje dobro
od zla (prim. Heb 4,12) in krepi
voljo do hoje za Gospodom.[11]

Da bi dobili sad iz teh sredstev 
izobraževanja in preobražanja,
kakor jih je opredelil naš Oče, je
nujno potrebno zbrati čute in
intelektualne sposobnosti; brez tega
je zelo težko – da ne rečem nemogoče
– odkriti razsvetljenja, ki jih Tolažnik
prižiga v duši, in slišati njegov glas,
ki nam predlaga konkretne točke, v
katerih se moramo boriti, da bi od
blizu sledili Jezusu Kristusu in hodili
z njegovim korakom.

Zato vam, moje hčere in sinovi,
priporočam, da ne zanemarite tega



vidika – tišine – na mesečnih in
letnih duhovnih obnovah, s potrebno
prilagoditvijo na konkretne
okoliščine tistih, ki se udeležijo tega
sredstva izobraževanja. Ni enako, če
pridejo ljudje, ki so si že precej
domači z duhovnimi stvarmi, kakor
osebe, ki so naredile šele prve korake
v krščanskem življenju. Ravnajmo
kakor zvesti in preudarni oskrbnik, o
katerem govori evangelij, ki odmeri
hrano ob pravem času[12].

Zato je, ko skrbimo za potek različnih
apostolskih del in za osebe, ki se jih
udeležujejo, primerno organizirati te
dneve duhovne obnove tako, da z
nadnaravnim čutom premislimo o
konkretni situaciji udeležencev,
čeprav to prinaša potrebo po
povečanju njihovega števila. Iz istega
razloga, kakor nam je vedno
dopovedoval naš ustanovitelj, se ne
nehajo izvajati duhovne obnove,
krožki itd., čeprav nanje pride manj
ljudi, kakor pa je bilo predvideno na



začetku; čeprav pride ena sama
oseba.

Zagotovo, kakor beremo v Brazdi,
morajo biti dnevi duhovne obnove
čas za zbranost, da bi spoznal
Boga, da bi spoznal sebe in tako
napredoval. Čas, potreben za
odkrivanje, v čem in kako se je
treba spremeniti: Kaj moram
storiti? Česa se moram izogibati?
[13] V teh dneh, nam še pravi sveti
Jožefmarija, mora biti tvoje
spraševanje vesti globlje in
temeljitejše kot ob navadnih
večerih. – Sicer si zapravil izredno
priložnost, da bi se poboljšal.[14]

Postna liturgija nam daje obilico
snovi za premišljevanje, kakor
poudarja sveti oče v svoji poslanici.
Prizor Kristusovih skušnjav v
puščavi, o katerih beremo na prvo
postno nedeljo, nas spominja, da
krščanska vera po Jezusovem
zgledu in v občestvu z Njim



vključuje boj “proti svetovnim
gospodovalcem te mračnosti” (Ef
6,12), v kateri hudič deluje in se
tudi danes ne utrudi skušati
človeka, ki se hoče približati
Gospodu[15]. Zato moramo
premisliti, ali se pripravljamo na ta
boj in se z zaupanjem zatekamo k
nadnaravnim sredstvom. Sveti
Jožefmarija nam je predlagal, naj
uporabimo zelo nadnaravno taktiko: 
V vsakodnevnih bojih tvojega
notranjega življenja se bojuješ na
položajih, ki so daleč stran od
utrjenih zidov tvoje trdnjave. Že
tukaj mora sovražnik naleteti na
tvoje majhne odpovedi, redno
molitev, tvoje vsakodnevno delo,
tvoj življenjski načrt. Le težko se
bo prebil do utrdbenih stolpov
tvojega gradu, ki so povsem
nezaščiteni pred napadi. – In če
mu uspe, bo že izčrpan.[16]

Naslednjo nedeljo bomo poslušali
glas nebeškega Očeta, ki pokaže na



Kristusa in nam pravi: Ta je moj
ljubljeni Sin, nad katerim imam
veselje; njega poslušajte![17] Moramo
se bolj potruditi, da bi v trenutkih
osebne molitve odkrili, kaj Gospod
govori vsakemu od nas, da bi to
uresničili v praksi. In preveriti, kako
se opiramo na milost, ki jo
prejemamo iz zakramentov ter preko
nasvetov, ki jih dobimo v osebnem
duhovnem vodstvu.

Ko nastopi tretja postna nedelja, 27.
marec, nam liturgija predstavi 
Jezusovo prošnjo Samarijanki: “Daj
mi piti!” (Jn 4,7), ki (…) izraža
gorečo božjo željo do vsakega
človeka in želi v našem srcu
vzbuditi željo po daru “vode, ki
teče v večno življenje” (prav tam,
14)[18]. Odkrijmo klic k temu, da
imamo vedno pred očmi dejstvo, da
moramo mi, njegovi učenci, povsod
prinašati njegovo luč in njegovo
milost; predvsem tako, da pomagamo
našim prijateljem in sorodnikom, da



se spravijo z Bogom in pristopijo k
zakramentu pokore; pa tudi tako, da
jih v teh tednih povabimo k udeležbi
na kakšni duhovni obnovi ali
duhovnih vajah.

Približujemo se slovesnosti svetega
Jožefa, zavetnika Cerkve in Dela.
Pripravimo se, da bomo 19. marca s
hvaležnostjo in z veseljem obnovili
našo zavezanost iz ljubezni Gospodu
v Opus Dei, in da bomo z zaupanjem
prosili svetega Očaka, naj izprosi od
Boga milost, da se bodo mnogi moški
in ženske vseh starosti in z
najrazličnejšimi življenjskimi
okoliščinami odločili slediti Jezusu
Kristusu v Opus Dei.

Razen tega se na isti dan dopolni še
ena obletnica slovesne izdaje bule Ut
sit, s katero je dragi Janez Pavel II.
postavil Opus Dei za osebno
prelaturo, s čimer je določil tesno
sodelovanje duhovnikov in laikov za
uresničevanje navdiha, ki ga je



Gospod položil v dušo svetega
Jožefmarija 2. oktobra 1928. Naša
obveznost je, da smo zelo zvesti in da
se zavedamo, da je Sveti Duh hotel to
obliko na Drugem vatikanskem
koncilu, da je tako odprl pot do
pastoralnih potreb Cerkve.

28. januar je obletnica duhovniškega
posvečenja našega Očeta. Izrazimo
veliko hvaležnost Presveti Trojici, ker
je vsakdo izmed nas zares otrok
odgovora, ki ga je dal naš
ustanovitelj, da bi sprejel Kristusovo
duhovništvo. Brez njegove
velikodušne, popolne privolitve v
božjo voljo v Cerkvi ne bi bilo Opus
Dei. Ustanovitev Dela se dviguje
kakor odgovor na vprašanje, ki si ga
je naš Oče zastavljal skozi vsa leta v
semenišču v Zaragozi: “Zakaj bom
postal duhovnik?” in ki utemeljuje
najgloblji razlog njegove
pripravljenosti začeti in nadaljevati
to pot.



Molimo zatekajoč se k njegovemu
posredovanju, da se v vseh deželah
poveča število duhovniških poklicev:
zvesti možje, zaljubljeni v Boga, ki se
bodo z veseljem posvečali služenju
dušam, v popolni zvestobi papežu in
v najtesnejši povezanosti s svojimi
škofi. In da tudi v Delu ne bi
manjkalo duhovnikov, ki jih
potrebujemo, da duhovno oskrbujejo
apostolska dela, ki jih od nas zahteva
Gospod. Hkrati vztrajno prosimo
Presveto Trojico, da bodo vsi
katoličani, moški in ženske, hranili
duhovniško dušo, ki so jo nebesa
položila v vsakogar.

Ne prenehajte moliti za papeža in za
njegove sodelavce, posebno v prvem
tednu posta, ko se v rimski kuriji
izvajajo duhovne vaje. Tudi mi bomo
izkoristili ta čas za naše letne
duhovne vaje. Zares se že veselim, da
me boste v duhu spremljali skozi te
dneve. Ni mi težko povedati, da vsak
dan prosim Gospoda, da nihče ne bi



zapravljal obilja milosti, ki nam jo
Bog daje na duhovnih vajah.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja,

vaš Oče

+ Javier

Rim, 1. marec 2011.

[1] Maksim Spoznavalec, Epistola 11,
(PG 91, 454). 

[2] Drugo berilo na pepelnično sredo
(2 Kor 6, 1-2).

[3] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 17. 2. 2010.

[4] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 59.

[5] Prav tam. [6] Benedikt XVI., Govor
na splošni avdienci, 17. 2. 2010.



[7] Sveti Jožefmarija, Forja
(Kovačnica), št. 384.

[8] Sveti Jožefmarija, zapiski z
meditacije, 25. 2. 1963.

[9] Prav tam. [10] Benedikt XVI.,
Govor skupini škofov na obisku ad
limina, 26. 11. 2005.

[11] Poslanica papeža Benedikta XVI.
za postni čas 2011, 4. 11. 2010, št. 2.

[12] Lk 12, 42.

[13] Sveti Jožefmarija, Brazda, št. 177.

[14] Sveti Jožefmarija, Pot, št. 245.

[15] Poslanica papeža Benedikta XVI.
za postni čas 2011, 4. 11. 2010, št. 2.

[16] Sveti Jožefmarija, Pot, št. 307.

[17] Mt 17, 5.

[18] Poslanica papeža Benedikta XVI.
za postni čas 2011, 4. 11. 2010, št. 2.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
marec-2011/ (9. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-marec-2011/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-marec-2011/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-marec-2011/

	Prelatovo pismo (marec 2011)

