
opusdei.org

Prelatovo pismo
(marec 2010)

Msgr. Echevarría nam s tem
pismom na začetku postnega
časa predlaga, da se “vsak dan
spreobrnemo k Bogu v neki
konkretni točki našega
življenja.”

19. Mar. 2010

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

Letos se v svojem sporočilu za postni
čas papež dotakne obsežne teme
pravičnosti. Ko govori o klasični



definiciji te kreposti — dati vsakemu,
kar je njegovega — Benedikt XVI.
pojasnjuje, da človeku »tisto, kar
najbolj potrebuje, ne more biti
zagotovljeno z zakonom. Da bi užival
polno življenje, potrebuje nekaj bolj
intimnega, kar lahko prejme samo
zastonjsko; lahko bi rekli, da človek
živi od ljubezni, katero mu lahko
daje samo Bog, ki ga je ustvaril po
svoji podobi in sličnosti[1].«

Dati vsakemu, kar je njegovega je na
področju medčloveških odnosov
nujno potreben pogoj za razvoj
pravične, zares človeške družbe, in v
tem smislu se mora vsakdo potruditi,
da kar najbolje izpolni svoje
dolžnosti do drugih, najsi bo
individualno ali pa v naročju
skupnosti, kateri pripada: družine,
podjetja, civilne družbe. Toda ne
moremo se zadovoljiti s tem. Sveti
Jožefmarija je svetoval: »Bodi
pravičen in oplemeniti pravičnost z
usmiljenjem.«[2]



Poštenost, pravičnost pri
izpolnjevanju dolžnosti do drugih je
temelj pravilno urejenega civilnega
sobivanja, čeprav ni zadostna.
Gospod je skrbel za to, da je
ozdravljal bolne, da je nahranil vse,
ki so trpeli lakoto …; predvsem pa je
poskrbel za duhovne potrebe:
nepoznavanje božjih stvari, bolezen
greha … Namreč kot je pisal sveti
Avguštin, »če je pravičnost krepost, ki
podeljuje vsakemu, kar je njegovega
(…), potem človeška pravičnost ne
oddaljuje človeka od resničnega
Boga«[3]. Zato je naš Oče vztrajal:
»Bodite prepričani, da zgolj s
pravičnostjo ne boste nikoli rešili
velikih problemov človeštva. Kadar
se vrši zgolj pravičnost, se ne čudite,
če bodo ljudje prizadeti: dostojanstvo
človeka, ki je božji otrok, zahteva
veliko več. Ljubezen mora biti
znotraj in ob strani, ker vse omehča,
naredi božje: Bog je ljubezen (1 Jn 4,
16). Vedno moramo delovati zaradi
božje ljubezni, zaradi katere je lažje



ljubiti bližnjega, ki očiščuje ter
povzdigne zemeljske ljubezni«[4].

Ta razmišljanja ob začetku postnega
časa nam pomagajo tudi pri
praktičnem uresničevanju povabila k
spreobrnitvi, s katerim se liturgija
obrača na nas v teh tednih priprave
na Veliko noč. Da bi učinkovito
sodelovali pri vpeljevanju bolj
pravičnega reda v družbi, ga je na
prvem mestu treba vzpostaviti
znotraj nas samih.

Na to je opozoril že naš Gospod, ko je
farizejem očital glede “čistih” in
“nečistih” jedi, kajti nič ni zunaj
človeka, kar bi ga moglo
omadeževati, če pride vanj, ampak
ga omadežuje to, kar pride iz
človeka[5]. Dejansko je človeško srce,
ranjeno zaradi izvirnega greha in
osebnih grehov, vir največjega zla;
toda človeško srce, ozdravljeno in
povzdignjeno po milosti, je tudi izvir
največjega dobrega.



Izvirni greh je bil razlog, da se je
razdrlo prvotno občestvo, ki je tesno
združevalo ljudi z Bogom in med
seboj. Osebni grehi tako še bolj
poglobijo to prelomitev, dokler je ne
spremenijo v globoko ločitev. To
dejstvo odkrivamo na tolikih
področjih osebnega in kolektivnega
življenja. Čeprav je človek po naravi
odprt drugim, »v sebi čuti čudno silo
teže, ki ga nagiba k temu, da se zapre
vase, da hoče prevladati nad ostalimi
in proti njim: to je egoizem, posledica
izvirne krivde. Adam in Eva,
zavedena od Satanove laži, sta
utrgala skrivnostni sadež, kar je bilo
v nasprotju z božjo zapovedjo. S tem
sta nadomestila logiko zaupanja v
Ljubezen z logiko dvoma in
tekmovanja; logiko prejemanja,
pričakovanja z zaupanjem v darove
Drugega s tesnobno logiko trganja in
delovanja na svojo roko (prim. 1 Mz
3, 1-6), posledično pa sta izkusila
občutek nemiru in negotovosti. Kako
se lahko človek osvobodi tega



egoističnega impulza in se odpre
ljubezni?«[6]

To vprašanje izraža najglobljo težnjo
vsakega človeka, saj so bili vsi moški
in vse ženske ustvarjeni zaradi
ljubezni in za ljubezen, in čeprav je
včasih videti, da to skrivajo,
hrepenijo po izpolnitvi svojega srca s
čisto in veliko ljubeznijo, ki pomeni
darovanje Bogu in drugim zaradi
Boga, tako da ni več prostora za
neurejeno ljubezen do sebe. To je
mogoče samo s pomočjo božje
milosti, ki ozdravlja, nas naredi
močnejše in povzdigne našo dušo;
milosti, ki v obilju prihaja k nam
predvsem preko zakramentov
pokore in evharistije.

Zato v tem postu povečujmo željo po
duhovni prenovi, tako da se bolje
pripravimo na spoved, ki naj bo
primerno pogostna, ter tako, da se
potrudimo pri dnevni pripravi na
sprejem Gospoda v evharistiji. Poleg



tega naredimo vse, kar je mogoče, da
bodo ljudje, s katerimi smo navadno
v stiku, prehodili to isto stezo. Ali
smo izbrali konkreten način, kako
bomo živeli postne pobožnosti, ki jih
Cerkev predlaga v teh tednih? Iskati
bližino z našim Gospodom in s sveto
Devico Marijo, bolj velikodušno
živeti duha pokore, postaviti si
konkretne cilje za pomoč drugim,
tudi in predvsem v apostolatu: s tem
se začrta pot do prejetja velikonočnih
darov z dobro pripravljeno dušo.

Na tem potovanju je zelo pomembno
prizadevanje, da bi se vsak dan
spreobrnili k Bogu v neki konkretni
točki našega življenja. Te sledeče si
spremembe — morda v majhnih
stvareh, vendar z enako odločnostjo,
kot če bi se šlo za velike stvari —
postanejo za naše posvečevanje zelo
pomembni trenutki. Gospod goreče
želi, da bi se v nas zgodila ta
sprememba, toda potrebuje naše
osebno sodelovanje. Spomnimo se



besed svetega Avguština: »Bog, ki te
je ustvaril brez tebe, te ne bo rešil
brez tebe«[7].

Po vzpodbudah Svetega Duha imajo
majhni dnevni napredki to
sposobnost, da na široko odprejo
vrata našega jaza, da ga božja milost
očisti in ga prižge v ljubezni do Boga
in do bližnjega. Kakor je zapisal sveti
Jožefmarija, »ne moremo jemati tega
posta kot še eno obdobje več, kot
ciklično ponavljanje liturgičnega
časa. Ta trenutek je edinstven: to je
božja pomoč, ki jo je treba sprejeti.
Jezus hodi ob naši strani in od nas
pričakuje — danes, zdaj — veliko
spremembo«[8].

Premišljujmo o tem, da ima beseda
“pravičnost” v Svetem pismu zelo
globok pomen, predvsem kadar
govori o Bogu. V tem smislu izstopa
predvsem božja svetost, katero nam
Gospod želi zastonjsko podeliti preko
vere v Jezusa Kristusa, kakor uči



sveti Pavel v pismu Rimljanom. Ni
namreč nobene razlike: saj so vsi
grešili in so brez božje slave,
opravičeni pa so zastonj po njegovi
milosti, prek odkupitve v Kristusu
Jezusu. Njega je Bog javno določil, da
bi bil s svojo krvjo orodje sprave, h
kateri prideš po veri. S tem je hotel
pokazati svojo pravičnost[9].

Samo po veri in zakramentih
združeni z Jezusom lahko naredimo
za svojo to svetost, katero nam je
pridobil On, tako da je zaradi naših
grehov umrl na križu ter vstal od
mrtvih za naše opravičenje. »Tukaj
se pokaže božja pravičnost, ki je
globoko drugačna od človeške. Bog je
za nas v svojem Sinu plačal ceno
odkupitve, resnično visoko ceno.
Pred pravico križa se človek lahko
upre, ker ob tem postane jasno, da
človek ni samozadostno bitje, temveč
da potrebuje Drugega, da bi lahko bil
v polnosti on sam. Postati Kristus,
verjeti v Evangelij pomeni prav to: iti



ven iz iluzije samozadostnosti, da bi
odkrili in sprejeli lastno bedo in bedo
drugih, od Boga pa zahtevo
njegovega odpuščanja in njegovega
prijateljstva[10].

Kako dobro se v tem kontekstu
razume stalni nauk našega Očeta —
najprej z njegovim zgledom — da je
potrebno v lastnem življenju dnevno
podoživljati »vlogo izgubljenega
sina«! To je nauk, h kateremu se
moramo vračati v vsakem trenutku,
še posebno pa v naslednjih tednih.
»Na neki način je človeško življenje
stalno vračanje v hišo našega Očeta.
Vračanje preko skesanosti,
spreobrnitve srca, ki pomeni željo po
spremembi, trdno odločitev, da se
bomo poboljšali, kar se zatorej
pokaže v požrtvovalnih dejanjih in
predanosti. Vrnitev v Očetovo hišo
po zakramentu sprave, pri katerem si
z izpovedjo svojih grehov oblečemo
Kristusa ter tako postanemo njegovi
bratje, člani božje družine.



Bog nas pričakuje, kot oče v priliki, z
odprtimi rokami, čeprav si tega ne
zaslužimo. Naš dolg ni važen. Kot v
primeru izgubljenega sina je
potrebno le, da odpremo svoje srce,
da zahrepenimo po domu svojega
Očeta, da se čudimo in veselimo nad
božjim darom, da se lahko
imenujemo in smo, kljub tako
slabemu odzivu s svoje strani,
resnično Njegovi otroci«[11].

Lažje nam bo to pot prehoditi ne da
bi se utrudili, če bomo ostali zelo
blizu svete Device Marije, naše
Matere, in svetega Jožefa, njenega
prečistega soproga. Z zaupanjem se
zatecimo k njima v tem Marijinem
letu, ki smo ga začeli v Delu, z
nujnostjo obnovitve naše posvetitve
Delu na praznik svetega Jožefa.
Ponovno so me ganile neke druge
besede svetega Jožefmarija, ki jih
moramo globoko premisliti. Ko je
govoril o začetku apostolskega dela
Opus Dei med ženskami, je rekel



svojim hčeram: »Mislil sem, da bodo
v Opus Dei samo moški. Ne zato, ker
ne bi maral žensk, (…) toda pred 14.
februarjem 1930 nisem vedel ničesar
o tem, da boste v Opus Dei, čeprav je
bila v mojem srcu vedno želja, da bi
v vsem izpolnil božjo voljo.«[12]
Moje hčere in sinovi, ali si v vsakem
trenutku prizadevamo ohranjati to
pripravljenost — željo po tem, da bi
izpolnjevali božjo voljo? Ali
razumemo, da le s to živostjo
ravnanje krščanske ženske,
krščanskega moškega, doseže svoj
smisel?

V preteklem mesecu sem na
nadškofovo povabilo v okviru
duhovniškega leta šel na kratko
potovanje v Valencijo in v Palmo de
Mallorco na Balearskih otokih, kjer
delo Prelature raste z veliko močjo. V
obeh krajih sem se ponovno lahko
skorajda z roko dotaknil potrebe po
Bogu, ki prebiva v tolikih dušah, in
opazoval sem, kako s hvaležnostjo



sprejemajo duha Opus Dei, ki jim
olajša iskanje in srečanje s Presveto
Trojico v vsakdanjih opravilih. Kakor
vedno, ko grem na taka potovanja,
sem se opiral na molitev vseh vas. Še
naprej me vedno spremljajte!

Dne 23. marca se bo dopolnila
ponovna obletnica odhoda našega
predragega don Álvara. Ko se
spominjamo vztrajnosti, s katero nas
je vedno usmerjal k Devici Mariji,
vam predlagam, da se zaupno
zatekate k njegovemu posredovanju,
da bodo milosti tega marijanskega
leta globoko prodrle v vaše duše.

Konec meseca, 28. marca, se bomo
ponovno spominjali duhovniškega
posvečenja našega Očeta. Prosímo ga
za papeža in njegove sodelavce, za
druge škofe, za duhovnike vsega
sveta, za duhovniške in redovniške
poklice, za svetost vsega božjega
ljudstva, ki ga je Jezus Kristus
odkupil za ceno svoje krvi[13].



Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš Oče

+ Javier

Rim, 1. marec 2010

[1] Benedikt XVI., Sporočilo za postni
čas v letu 2010, 30.10.2009.

[2] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 77.

[3] Sveti Avguštin, O božji državi, XIX,
21.

[4] Sveti Jožefmarija, Božji prijatelji,
št. 172.

[5] Mr 7, 15.

[6] Benedikt XVI., Sporočilo za postni
čas v letu 2010, 30.10.2009.

[7] Sveti Avguštin, Pridiga 169, 13 (PL
38, 923).



[8] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 59.

[9] Rim 3, 22-25.

[10] Benedikt XVI., Sporočilo za
postni čas v letu 2010, 30.10.2009.

[11] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 64.

[12] Sveti Jožefmarija, zapiski z
družinskega srečanja, 11.7.1974.

[13] Prim. 1 Kor 6, 20; 7, 23.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
marec-2010/ (9. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-marec-2010/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-marec-2010/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-marec-2010/

	Prelatovo pismo (marec 2010)

