
opusdei.org

Prelatovo pismo
(maj 2009)

“V teh tednih gledamo našo
Gospo, Jezusovo in našo mater,
vzeto v nebesa s telesom in
dušo, in vidimo jo v veselju in
slavi vstajenja,” pravi msgr.
Echevarría v tem pismu.

19. Maj. 2009

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

Ta mesec maj v celoti poteka znotraj
velikonočnega časa. Veselje vstajenja
Jezusa Kristusa prepoji življenje



Cerkve, na zemlji in v nebesih. To je
tisti gaudium cum pace, ki ga vsi že
izkušamo. 

Kakor je logično, v teh tednih
gledamo našo Gospo, Jezusovo in
našo mater, vzeto v nebesa s telesom
in dušo, in vidimo jo v veselju in slavi
vstajenja. Solze, ki jih je pretakala ob
vznožju križa, so se spremenile v
nasmeh, ki ga nič več ne more
ugasniti, a kljub temu ostaja
nedotaknjeno njeno materinsko
sočutje do nas. To izpričuje
dobrodejno posredovanje Device
Marije v teku zgodovine in ne preneha
vzbujati nezlomljivega zaupanja
vanjo; molitev 'Spomni se, o premila
Devica Marija' to dobro izraža. Marija
ljubi vsakega od svojih otrok in
posveča posebno pozornost tistim, ki
so, kakor njen Sin v uri njegovega
trpljenja, potopljeni v bolečino; ljubi
jih preprosto zato, ker so njeni otroci,
kakor je volja Kristusa na križu.[1]



Premišljujmo te papeževe besede, da
bi poglobili motive naše pobožnosti
do Device in ji dali nov žar. Motivi so
jasni: Marija je Božja Mati in naša
Mati. Zato je za nas potrebno, da
negujemo gorečo in nežno
marijansko pobožnost, trdno
utemeljeno v božjem razodetju, ki ga
pojasnjuje cerkveno učiteljstvo. Tega
se je spominjal predragi don Álvaro v
pismu, ki ga je napisal leta 1987. Ob
premišljevanju o tem, da je Marijino
materinsko poslanstvo odgovor na
prav določen božji namen, nam je
rekel: »Dejstvo, ki ga ne moremo
zanikati, je da kjer se vsadi Cerkev po
Kristusovi milosti ter vztrajnem in
požrtvovalnim odgovoru tistih, ki so
evangelizirali, tam je prisotna mati
Cerkve (...). Kot posledica se rodi in
se razvija hvaležnost do svete Marije,
in požene rodovitna rastlina
marijanske pobožnosti, katere jasne
priče so cerkve in svetišča, ki kot
bleščeča sled pokrivajo površje dežel,
v katerih se ukorenini vera, ki daje



bivanju kristjanov dimenzijo doma,
katerega lahko ustvari samo presveta
Devica.«[2]

Kako velika resnica je to! Kristjani
tvorimo eno družino — sveto Cerkev
—, v kateri je Jezus Kristus
Prvorojenec med mnogimi brati [3],
in v kateri ne manjka prisotnost
Matere, svete Marije. Jezus nam
pokaže pot, ki jo je treba prehoditi,
da bi postali sveti, v polnem
poistovetenju z Njim; in Marija nas
na tem romanju vzpodbuja, da bi
dosegli cilj: večno življenje z Bogom
in vsemi angeli in svetniki. 

To nam slikovito prikazuje krščanska
umetnost, ko vernikom v češčenje
izroča podobo Marije z Detetom
Jezusom v naročju. S svojo držo, s
svojim pogledom je naša Mati videti,
kot da bi nam predlagala: poglej
mojega Sina, tvojega starejšega Brata,
in v vsem sledi njegovemu zgledu;
hodi koder je hodil On; povečaj v



svojem srcu gorečo željo po
odrešenju vseh, ki je napolnjevala
njegovo srce; bodi usmiljen s svojimi
brati, kakor je bil On usmiljen z
vsemi. 

V sledečih dneh bodo tisoči in tisoči
ljudi šli na romanje v najrazličnejše
kraje, kjer se časti presveto Devico
Marijo, z željo, da bi ponovno našli
Jezusa, da bi bili bolj podobni Njemu,
sledeč povabilu svetega Jožefmarija
njegovim hčeram in sinovom v Opus
Dei in mnogim drugim ljudem.
Majsko romanje se nam prikazuje kot
vesela resničnost po vsem svetu, ki jo
izpolnjujemo brez hrupa, po
stopinjah našega ustanovitelja pri
njegovem prvem romanju
1935.Spoštujem in cenim te druge
javne izkaze pobožnosti, je zapisal
v neki pridigi, toda sam raje skušam
Mariji darovati isto ljubezen in isto
navdušenje z osebnimi obiski ali v
manjših skupinah z nadihom
intimnosti. [4]



Velikokrat se kot cilj tega romanja
določi kakšen kraj, ki je blizu našemu
domu, morda v istem mestu, v
katerem živimo, ali v njegovi okolici.
V nekaterih primerih — mislim na
primer na bolne in invalide —,
morda niti ni mogoče iti ven iz hiše,
in kljub temu je tudi takrat dobro
opraviti majsko romanje k Mariji.
Kajti tisto, kar je pomembno, ni
fizičen premik iz enega kraja v
drugega, temveč notranje potovanje,
ki nas vzpodbuja, da se približamo
Mariji in zato tudi Jezusu.

Papež Janez Pavel II. je poudarjal, da
se na marijanskih krajih, raztresenih
po svetu, čuti posebna Materina
prisotnost. Znano nam je, da je
neskončno število takih krajev, ki
predstavljajo to tako veliko resnico:
od kapel po domovih do Marijinih
oltarčkov, vgrajenih v zidove hiš na
ulicah, v katerih sije podoba Božje
matere, v kapelicah in cerkvah,
zgrajenih njej v čast. Kljub temu



izstopajo nekateri kraji, v katerih
ljudje čutijo prisotnost naše matere
kot še posebno živo: Marijina
romarska svetišča. »Na vseh teh
krajih se na občudovanja vreden
način uresničuje ta edinstvena priča
križanega Gospoda: tam se človek
počuti predan in zaupan Mariji in
pride, da bi bil z njo, kakor bi bil s
svojo lastno materjo; odpre ji svoje
srce in ji govori o vsem: sprejme jo v
svojo hišo, se pravi, naredi jo
prisotno v vseh svojih težavah.«[5]

Verniki pridejo k Mariji, ki je tam, z
željo, da bi našli ali utrdili »vero in
sredstva, s katerimi jo hranijo. Iščejo
zakramente Cerkve, predvsem
spravo z Bogom in evharistično
hrano. In vrnejo se okrepljeni in
hvaležni Gospe, Božji Materi in naši
Materi. [6]

Vsi imamo zaklad te izkušnje. Kdo ne
čuti večje bližine z Bogom, potem ko
je obiskal Marijo v duhu molitve in



pokore, katerega nas je učil naš Oče?
Kdo se ni dotaknil učinkovitosti tega
zatekanja k Mariji, da bi ponovno
oživil vero neke osebe, ki jo je
potrebovala, da bi ji pomagal biti
bližje Bogu, da bi odprl širše obzorje
nekomu, ki se upira sprejeti
Gospodov klic k velikodušni izročitvi.
Jezus Kristus želi, da bi njegova
milost prišla do nas preko Marije:
zato ni vseeno, če prenehamo
obiskovati svetišča, ki jih je
zgradila ljubezen njenih otrok; ni
vseeno, če gremo mimo njene
podobe, brez da bi ji namenili
ljubezniv pozdrav; ni vseeno, če
mineva čas, brez da bi ji peli to
ljubezensko serenado svetega
rožnega venca, pesem vere,
svatovsko pesem duše, ki najde
Jezusa po Mariji.[7] Premislimo: kaj
lahko izboljšam, ko gledam podobe
naše Matere? Kako okušam vsako
Zdravamarijo, Salve, Regina caeli?
Komu se odločim govoriti o Marijini
ljubezni in ljubezni do Marije? 



Ta in druge marijanske pobožnosti
lahko dajo poudarek in barvitost
mesecu maju. Najbolj bistveno se je
vse bolj in bolj približevati Jezusu
Kristusu po stezi, ki nam jo kaže
njegova presveta Mati. Vsako
srečanje z našo Gospo postane
povabilo, da gledamo Kristusa. Kakor
je poudaril Benedikt XVI. v nekem
marijanskem svetišču: Za človeka, ki
išče, se to povabilo vedno spremeni v
spontano prošnjo, namenjeno še
posebno Mariji, ki nam je dala
Kristusa kot svojega Sina: 'Pokaži
nam Jezusa'. Danes tako mólimo iz
vsega srca; in molimo tudi v drugih
trenutkih, notranje, iščoč Odrešenikov
obraz. 'Pokaži nam Jezusa.' Marija
odgovori, ko nam ga predstavlja
predvsem kot otroka. Bog je postal
majhen za nas.[8]

Zadržimo se še enkrat pri stavkih, ki
jih je sveti Jožefmarija napisal v
tridesetih letih preteklega stoletja, ki
so pomagali tisočem ljudi, da so



stopili po stezah kontemplacije v
vsakdanjem življenju: Če si želiš biti
velik, postani majhen (...). Začetek
poti, katere cilj je biti popolnoma
nor na Jezusa, je zaupna ljubezen
do presvete Marije.

— Hočeš ljubiti Devico? —
Pogovarjaj se z njo! Kako? — Tako
da dobro moliš rožni venec naše
Gospe. [9]

Pozorno, notranje premišljevanje in
molitev skrivnosti rožnega venca
naredijo, da se drug za drugim pred
našimi očmi odvijajo izredni trenutki
Jezusovega in Marijinega življenja.
Na ta način se je lažje z gotovostjo
podati po stezi, ki vodi v nebesa, in
popraviti smer, če je potrebno,
pokazati tistim, ki nas spremljajo,
varno bližnjico, ki se konča v večni
sreči. Ko občudujemo te prizore,
razumemo, »kako človeštvo začenja
vrnitev k Bogu s tistim fiat ponižne



Gospodove dekle, in najde cilj svoje
poti v slavi tiste, ki je vsa Sveta.« [10]

Lahko gojimo tudi druge drobne
izraze ljubezni do Marije. Ponovno se
bom zadržal pri navadi, lastni
zaljubljencem, ki jo je sveti
Jožefmarija razširil povsod:
ljubeznivo pozdraviti podobe naše
Gospe, ki jih vidimo vsak dan — na
ulici ali trgu, v notranjosti cerkve, v
sobi naše hiše ... — tako da
pospremimo ta pogled s kakšnim
vzklikom kot najbolj osebnim
izrazom naše otroške ljubezni. Naš
Oče je ravnal tako in se še posebno
potrudil pri pozdravu podobe naše
Gospe na mestih, kjer je živel ali
delal. To so bili izkazi njegove
sinovske ljubezni, v katerih se je
zrcalila vsa njegova duša: pogledi,
polni bolečine ali hvaležnosti ali pa
prošenj — glede na okoliščine —,
toda vedno izrazi resnične ljubezni. 



Prav tako je svetoval, naj imamo v
denarnici ali v torbi Marijino
podobo, tako kakor fotografije
ljubljenih oseb, da bi jo imeli vedno
zelo blizu in da bi ji namenjali
ljubeznive poklone. Čutil je veselje,
da je prispeval k sejanju Marijinih
podob po svetu. V Opus Dei — je
pravil — smo nenehno izkazovali
našo ljubezen naši Gospe, tako da
smo postavili milijone njenih
podob po vsem svetu, pospeševali
prakso marijanske pobožnosti na
vseh kontinentih: v Evropi, Aziji,
Afriki, Ameriki, Oceaniji, tako da
smo tja ponesli mladost, s svobodo.
Brez svobode pa ne. Toda to je
naravno: kako ne bi ljubili Božje
Matere, ki je naša Mati? Če jo poleg
tega potrebujemo! Jaz jo
potrebujem. Kakor majhen otrok,
kadar ga je ponoči strah teme, in
kriči: Mama! Tako moram tudi jaz
velikokrat klicati s srcem, brez
hrupa besed: Mati! Mama, ne
zapusti me! Notranje življenje je



to: naravnost, preprostost. Jaz ne
morem živeti na drugačen način:
moram živeti kakor človek. In pred
Bogom, ki je večen, sem bitje, ki ni
vredno nič. [11]

Besede iz nekega psalma se pri
liturgiji nanašajo na presveto Devico.
Psalmist, ki je od daleč slutil to
materinsko vez, ki združuje
Kristusovo mater z vernim ljudstvom,
prerokuje o Devici Mariji: »Odličniki
ljudstva se potegujejo za tvojo
naklonjenost« (Ps 45, 13). Na ta način
so, vzpodbujeni od navdihnjene
Besede iz Svetega pisma, kristjani
vedno iskali nasmeh naše Gospe, ta
nasmeh, ki so ga umetniki v srednjem
veku znali tako čudežno predstaviti in
poudariti. Marijin nasmeh je
namenjen vsem, potrjuje papež
Benedikt XVI.; vendar se še posebno
obrača k tistim, ki trpijo, da bi v njej
našli tolažbo in duševni mir. Iskati
Marijin nasmeh ni pobožen ali zaostal
sentimentalizem, temveč je pravi izraz



žive in globoko človeške vezi, ki nas
povezuje z njo, katero nam je Kristus
dal kot Mater. [12]

Priporočimo naši Gospe vse ljudi, ki
trpijo v duši ali na telesu: bolnike,
tiste, ki se počutijo sami ali
zapuščeni, tiste, ki so jih prizadele
naravne nesreče, tiste, ki trpijo
preganjanje in nasilje vseh vrst ...
Nihče ne sme ostati zunaj naše
molitve. 

Molimo še posebno — na to vas
spominjam vsak mesec, saj je to
vedno aktualna potreba — za papeža
in njegove namene; trenutno za
sadove njegovega potovanja v Sveto
deželo od 8. do 15. tega meseca.
Priporočite tudi vernike Prelature, ki
bodo prejeli mašniško posvečenje,
23. maja, na predvečer slovesnosti
Vnebohoda, ki se 24. maja slavi v
mnogih državah. Ob prihajajočem
prazniku Binkošti, zadnji dan v maju,
prosímo Svetega Duha, naj obilno



razlije svoje darove na Cerkev in na
svet, in naj naredi srca vseh
pripravljena sprejeti te darove.

Pred nekaj dnevi sem se vrnil s
potovanja na Japonsko in v Tajvan,
kjer sem se še enkrat prepričal, kako
se duh Opus Dei ukoreninja v ljudeh
vseh ras in kultur. V obeh državah —
razen tega, da sem vedel, da me
spremljate vsi, in da sem molil z
vami —, sem med mnogimi drugimi
dvakrat doživel prav posebno
veselje: v Nagasakiju obisk Oure,
svetišča, kjer se časti mučence iz te
dežele in se ohranja ljubeč spomin
na tiste, ki so ohranili vero kljub
krutemu preganjanju. V Taipeiu sem
lahko prisostvoval pri izpostavljenju
Najsvetejšega in blagoslovu z
najsvetejšim zakramentom —
vstopili smo v cerkev, kjer se je
nahajala podoba Device, ki roma, in
se srečali s tem evharističnim
dejanjem v svetišču, polnem
vernikov. Na obeh krajih se je kar



sama ponujala misel, da moramo z
Marijo ponesti Jezusa do zadnjega
kotička sveta. Zahvaljujte se z menoj
presveti Trojici, viru vsega dobrega,
in naši Materi; po njenem
posredovanju smo prejeli vse milosti.
Tudi svetemu Jožefmariju — 17. maja
je obletnica njegove beatifikacije —,
ker je bil najzvestejše Gospodovo
orodje za uresničitev tako obilne
setve svetosti, nauka in ljubezni po
vsej zemlji. 

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš Oče

+ Javier

Rim, 1. maj 2009.

[1] Benedikt XVI., Homilíja v svetišču
v Lurdu, 15.9.2008.

[2] Don Álvaro, Pismo, 31.5.1987, št.
8.

[3] Prim. Rim 8, 29.



[4] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 139.

[5] Janez Pavel II., Homilija v svetišču
v Fatimi, 13.5.1982.

[6] Janez Pavel II., Homilija v svetišču
v Aparecidi, 4.7.1980.

[7] Sveti Jožefmarija, Pilarska Mati
Božja, besedilo iz "Libro de Aragón",
Zaragoza 1976.

[8] Benedikt XVI., Homilija v svetišču
v Mariazellu, 8.9.2007.

[9] Sveti Jožefmarija, Sveti Rožni
venec, predgovor.

[10] Pavel VI., Exhort. Apost. Marialis
cultus, 2.2.1974, št. 28.

[11] Sveti Jožefmarija, Zapiski s
srečanja, 7.4.1974.

[12] Benedikt XVI., Homilija v
svetišču v Lurdu, 15.9.2008.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/prelatovo-pismo-maj-2009/

(8. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-maj-2009/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-maj-2009/

	Prelatovo pismo (maj 2009)

