
opusdei.org

Prelatovo pismo
(junij 2010)

Številna liturgična praznovanja
v mesecu juniju so vodilo
pisma, ki ga prelat Opus Dei
namenja vernikom Dela.

24. Jun. 2010

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove! 

Evharistična daritev, h kateri nas
Kristus zbira vsak dan, nas vpelje v
srčiko velikonočne skrivnosti.
Vsakokrat, ko obhajamo ali smo
prisotni pri sveti maši, smo deležni



najvišjega dejanja ljubezni, ki ga je
Kristus uresničil na križu, in h
kateremu je naravnal vse svoje
življenje. Toda obstajajo trenutki in
okoliščine, v katerih naše češčenje in
dejanja hvaležnosti, zadoščevanje in
prošnje, ki se pri sveti maši po
Kristusu dvigajo k Bogu, dobijo prav
poseben pomen. 

K temu veselju in hvaležnosti Bogu
za tako velik dar, ki ga moramo
obnavljati vsak dan, se pridružijo
liturgična obhajanja slovesnosti, ki
smo jih ali pa jih bomo praznovali v
teh dneh, ker nas postavljajo v tesno
občestvo z različnimi vidiki
Kristusove skrivnosti ter nam hkrati
posredujejo specifične milosti. 

Apostolska dela pripovedujejo, da se
je v Cerkvi v njenih začetkih Sveti
Duh na Binkošti prikazal v obliki
silovitega vetra in ognjenih jezikov,
ki so se ustavili nad glavami
apostolov, ter jih napolnil s svojim



darovi in jim podelil mir, katerega
jim je obljubil Učitelj sam: Mir vam
zapuščam, svoj mir vam dajem[1].
Preko teh znamenj prihoda Svetega
Duha nam Gospod daje spoznati
učinke Tolažnikovega delovanja v
dušah, ki se ubogljivo odprejo
njegovi milosti.

V silovitem vetru, ki je omenjen,
odkrijemo božjo moč, ki je sposobna
streti tudi najbolj nepremagljive
ovire, ter sveži zrak, ki razprši
strupene oblake, ki velikokrat
zastrupljajo okolje. Ta prispodoba,
kakor pojasnjuje Benedikt XVI., »nam
daje misliti na potrebo po tem, da
dihamo čist zrak, tako s pljuči, zrak v
fizičnem smislu, kakor tudi s srcem,
duhovni zrak, zdravilni zrak duha, ki
je ljubezen.«[2] Ognjeni jeziki nam
govorijo o goreči ljubezni, s katero
hoče prižgati človeška srca. Ta
plamen »se je spustil na zbrane
apostole ter v njih prižgal in jim
podelil nov božji žar. Na ta način se



uresničuje, kar je napovedal Gospod
Jezus: Prišel sem, da vržem ogenj na
zemljo, in kako želim, da bi se že
razplamtel! (Lk 12, 49). Apostoli so ta
božji plamen skupaj z verniki iz
različnih skupnosti ponesli do
poslednjih meja zemlje in tako
človeštvu odprli pot, svetlo pot.
Sodelovali so z Bogom, ki želi s
svojim ognjem prenoviti obličje
zemlje[3].«

Zahvalimo se devici Mariji za njeno
nenehno posredovanje, da bi nas
naredila bolj občutljive za navdihe
Svetega Duha, kakor se je zgodilo
apostolom, ki so bili v dvorani zadnje
večerje zbrani okrog nje. Mislim
predvsem na vse dobro, ki nam ga je
izprosila v mesecu maju, v katerem
smo jo poskušali častiti z resnično
otroško pobožnostjo, in zadržal se
bom konkretno pri ohranjanju
intimnosti z Jezusom, h kateri nas je
vabila. 



Praznik Presvete Trojice prejšnjo
nedeljo je bil še en klic iz nebes, naj
bodo naše misli in naša srca tam,
kjer je resnično veselje: ob Očetu,
Sinu in Svetem Duhu, edinem Bogu,
ki napolnjuje vesolje, ki po milosti
prebiva v naših srcih in nas želi
sprejeti v dokončno občestvo svojega
življenja v nebeški slavi. Kako smo
molili angelsko hvalnico v dneh pred
tem praznikom? Ali smo se pridružili
angelom v njihovi nenehni hvalnici
Presveti Trojici? In ko je praznik že
mimo, ali se še naprej z gorečnostjo
obračamo k vsaki izmed božjih oseb
ter jih razlikujemo, ne da bi jih
ločevali? 

Rad bi vam povedal neko anekdoto: v
očetovi kapeli v Rimskem kolegiju sv.
Križa so na marmorju na sprednji
strani oltarnega baldahina
vgravirane besede BENEDICTA SIT
SANCTA TRINITAS ATQUE INDIVISA
UNITAS. Ko je sveti Jožefmarija
velikokrat prihajal na tisti kraj,



čeprav so bila dela še vedno v teku,
ni več dobro videl. Zelo dobro je
poznal vsebino napisa, toda vedno je
spraševal: »Kaj piše tam?« zato da bi
vabil k molitvi. Ko bi le bilo vse naše
življenje eno samo slavljenje enega
in troedinega Boga! 

Zdaj se pripravljamo na slovesnosti
Svetega Rešnjega telesa in Svetega
Jezusovega srca, ki sta tesno združeni
med seboj, ne le časovno, temveč
predvsem zato, ker nas opominjata
na dva izraza neizmernega veselja, ki
ga ima Bog nad ljudmi. Ljubezen se
nam razkrije v utelešenju, v
Jezusovi odrešujoči poti na zemlji
vse do skrajne žrtve križa. Na
križu pa se razodene z novim
znamenjem: eden izmed vojakov
mu je s sulico prebodel stran in
takoj sta pritekli kri in voda (Jn 19,
34). To sta Jezusova voda in kri, ki
nam govorita o izročitvi do
skrajnih meja, do consummatum



est (Jn 19, 30), izpolnjeno je, iz
ljubezni.[4]

Prav s slovesnostjo Svetega
Jezusovega srca, 11. junija, se
zaključi leto duhovništva. Še naprej
molímo in vzpodbujajmo druge k
molitvi za duhovniške poklice, za
svetost duhovnikov in vsega
krščanskega ljudstva. Prosim
Gospoda, da se te prošnje, ki smo jih
v preteklih mesecih poskušali
okrepiti, v naših dušah ne bi nikoli
končale; tudi zato, da bi utišali tiste,
ki napadajo veliki čudež
duhovništva. 

Pred nekaj dnevi sem šel na romanje
v Torino, da bi molil pred torinskim
prtom, ki je izpostavljen v češčenje
vernikom. Zares nas gane, ko
pomislimo, koliko trpljenja smo
povzročili Gospodu. Kakor je rekel
Janez Pavel II., »torinski prt je
ogledalo evangelija. Če razmišljamo
o tem svetem platnu, je nemogoče



opustiti premišljevanje o tem, da ima
podoba na tem platnu tako globoko
zvezo s tem, kar evangeliji
pripovedujejo o Jezusovem trpljenju
in smrti, da je vsak čuteč človek
pretresen in ganjen, ko ga
opazuje.«[5] 

Šel sem počastit torinski prt – v
spremstvu vseh vas, kakor vedno
naredim na svojih potovanjih –, da bi
prosil Gospoda, naj vname naša srca
z ognjem Svetega Duha. Kakor je
pred nekaj tedni dejal Benedikt XVI.,
ko se je vrnil s potovanja v
piemontsko prestolnico, »ta sveti prt
lahko hrani in poživlja vero ter
ponovno oživi krščansko pobožnost,
ker nas vzpodbuja, da gremo h
Kristusovemu obrazu, k telesu
križanega in od mrtvih vstalega
Kristusa, da opazujemo velikonočno
skrivnost, središče krščanskega
sporočila«.[6] 



Gledati Boga, opazovati Kristusov
obraz, biti večno srečni v videnju
božje slave, to predstavlja najglobljo
željo vseh človeških bitij, čeprav se
milijoni ljudi ne zavedajo tega
hrepenenja. Spominjam se želje
našega Očeta po tem, da bi gledal
Gospodovo obličje. Pravil nam je, da
je ta želja razumljiva. Tisti, ki se
imajo radi, se trudijo, da bi se
videli. Zaljubljenci imajo oči samo
za svoje ljubljene. Ali ni logično, da
je tako? Človeško srce čuti to
nujnost. Lagal bi, če bi zanikal,
kako me spodbuja želja po tem, da
bi zrl Kristusov obraz. Vultum
tuum, Domine, requiram (Ps 26, 8),
iskal bom, Gospod, tvoj obraz. Všeč
mi je zapreti oči – je dodajal
predvsem v zadnjih letih svojega
zemeljskega bivanja –, in misliti na
to, da bo, ko bo hotel Bog, prišel
trenutek, ko ga bom lahko videl,
nez ogledalom, v uganki, temvečiz
obličja v obličje (1 Kor 13, 12). Da,
otroci, mojo dušo žeja po Bogu, po



živem Bogu. Kdaj bom prišel in se
pojavil pred Božjim obličjem? (Ps
42, 3)[7]. 

Okrepimo tudi mi to težnjo, tako da
iščemo Jezusa Kristusa v tabernaklju,
kjer je zares prisoten, in v naši duši v
milosti. Poskušajmo ga najti tudi v
udih Cerkve, njegovega mističnega
telesa, še posebno pri najbolj
nemočnih: bolnikih, ubogih, tistih, ki
trpijo preganjanja zaradi svojih
verskih prepričanj, tistih, ki trpijo
mnoge druge krivice po tolikih krajih
sveta. Za nikogar nam ne sme biti
vseeno; vsi smo poklicani k temu, da
smo udje telesa Kristusa, ki je vstal
od mrtvih in še naprej deluje; »živi
udje, vsakdo glede na svojo vlogo,
torej s tisto nalogo, katero nam je
želel zaupati Gospod,«[8] saj nas je s
krstom vključil v Njega samega. 

V najljubeznivejši globini tega
zakramenta vzklije naše krščansko
bitje. Naša poklicanost k svetosti in



apostolatu se konkretizira v zavesti,
da smo v Kristusu Jezusu posredniki
za odrešenje sveta. Kako jasne so za
nas sledeče besede svetega
Jožefmarija! Apostol je kristjan, ki
je vcepljen v Kristusa in se z Njim
poistoveti po krstu; ki je
usposobljen, da se bori za Kristusa,
po birmi; ki je poklican, da služi
Bogu s svojim delovanjem v svetu,
po skupnem duhovništvu vernikov,
ki predstavlja določeno
udeleženost pri Kristusovem
duhovništvu in, čeprav je bistveno
drugačno od službenega
duhovništva, omogoča sodelovanje
pri cerkvenem bogoslužju in
pomoč ljudem na poti k Bogu, s
pričevanjem besede in zgleda, z
molitvijo in s pokoro.[9] 

Okušajmo ta razmišljanja sedaj, ko se
končuje leto duhovništva, in
poskušajmo iz tega izpeljati osebne
sklepe. Lahko nam pomaga še ena
zaupnost svetega Jožefmarija iz 



Kovačnice:Kristus Jezus, dobri
sejalec, nas vsakega izmed svojih
otrok stisne v svoji ranjeni roki,
kakor žito; prepoji nas s svojo
krvjo, prečisti nas, očisti, nas
opijani! ... In potem nas drugega za
drugim velikodušno vrže v svet, saj
se žito ne seje po vrečah, temveč
zrno za zrnom.[10] 

Najprej nas Gospod preko
zakramentov prepoji s svojo krvjo in
nas tako nas prečisti, očisti, opijani,
pelje nas k svetosti. Toda samo, če
hočemo, če pustimo delovati Svetega
Duha, ki je Oblikovalec našega
poistovetenja z Jezusom. 

Pri spovedi in v evharistiji moramo
iskati stik z Gospodovo presveto
človeškostjo. Ponotranjiti moramo
njegove nauke, ne le z branjem
Svetega pisma in z vnemo po
pridobivanju ter izboljšanju
doktrinalne izobrazbe, temveč tako,
da vztrajamo v iskrenem dialogu z



Njim v molitvi: prosímo, naj njegova
beseda prodre do najbolj skritega v
našem ubogem jazu in prepoji naša
čustva in želje. Želeti moramo, da bi
nas vodil On, slediti njegovim
stopinjam, učiti se od njegovih
kreposti, da bi se vedno bolj
poistovetili s tem, kakor je čutil,
razumel in ljubil On. 

Ko Sveti Duh uresniči to delo v nas –
oziroma bolje, istočasno s tem – nas
Gospod vrže v svet, kakor sejalec
naključno vrže žitna zrna v zorano
zemljo, da bi obrodila; mi smo zaradi
naše duhovniške duše povezava med
Bogom in ljudmi. Božji služabniki
imajo poleg tega tudi službeno
duhovništvo, katerega so prejeli po
zakramentu svetega reda, ki jih
usposablja za to, da delujejo in
persona Christi Capitis, zato da je
Kristus, glava Cerkve, prisoten pri
obhajanju liturgije. 



V Opus Dei nam je Gospod dal
specifičen klic znotraj skupne
krščanske poklicanosti. Ta nas
vzpodbuja, da mu služimo z duhom,
katerega je sveti Jožefmarija utelešal
od leta 1928. Na temelju krstnega
značaja nas specifična milost
poklicanosti v Opus Dei vzpodbuja,
da pomagamo Kristusu pri
odreševanju duš, toda ne zato, ker bi
bili boljši kot drugi. Jezus Kristus je
edini posrednik med ljudmi in
Bogom[11], toda želi, da z njim
sodelujemo pri tej nalogi.

Najprej se moramo zelo pobožno
združiti s Kristusovo daritvijo pri
maši. S to povezanostjo z evharistijo
celo življenje postane dejanje
češčenja, zahvaljevanja in
zadoščevanja: spremeni se v popolno
izročitev naše osebnosti in našega
delovanja, kakor Kristusovo orodje
na svetu. S tem, ko svoj dan
spreminjamo v mašo, smo, kakor je
dejal naš Oče, zares evharistične



duše: moški in ženske, ki se trudijo,
da bi v vsem svojem ravnanju
posnemali ravnanje božjega Učitelja. 

Tako smo torej sposobni pomagati
pri tem, da bi vsi ljudje prejeli sadove
odrešenja; postanemo Kristusovo
orodje za oznanjevanje njegovega
nauka drugim, zato da bi jih
približali viru milosti, ki so
zakramenti, ter jih peljali po stezah
večnega življenja, hkrati pa te iste
stopnje načrtujemo v naši
vsakodnevni hoji. Pod vodstvom
Svetega Duha bomo zares spremljali
Gospodove korake in v nas se bo
uresničila tista težnja svetega
Jožefmarija dati življenje za druge.
Le tako živimo njegovo življenje in
postanemo eno z Jezusom
Kristusom.[12]

Približuje se nova obletnica odhoda
našega Očeta v nebesa. V tednih, ki
še manjkajo do 26. junija, se z vero
zatecimo k njegovemu posredovanju,



da bi zvesto sledeč njegovemu zgledu
in naukom tudi mi znali oblikovati
naša življenja po Kristusovemu
življenju, dokler ne bomo eno z njim.

Dan prej se bomo spomnili
posvečenja prvih treh duhovnikov v
Delu, ki so nam posredovali tolike
sledi zvestobe. Vedno so bili
''naravnani na Boga'' in zato so znali
biti popolnoma poslušni v tem, kar
jih je prosil naš Oče, da bi zvesto
uresničevali Opus Dei v služenju
Cerkvi. O njih so pravili, kar je hkrati
vključevalo tudi našega
ustanovitelja: posvetil jih je, sedaj pa
jih ''ubija'' z delom. Poglejmo – tako
duhovniki kot laiki – vsakega izmed
njih, da bi se naučili nikoli ne reči
''dovolj'' ob tolikih zahtevah naše
duhovniške duše. 

Bodite še naprej tesno združeni z
mojo molitvijo in mojimi nameni. Še
posebno se opiram na bolnike, ki jih
v Delu nikoli ne manjka, in na tiste,



ki trpijo zaradi tega ali onega
razloga. Če združijo svoje trpljenje s
Kristusovim križem in z veseljem
izročijo svoje bolečine in trpljenje,
lahko sredi svoje krhkosti postanejo
trdni stebri, ki podpirajo ostale. 

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja 

vaš Oče 

+ Javier 

Rim, 1 junij 2010 

[1] Jn 14, 27. 

[2] Benedikt XVI., Homilija ob
binkoštni slovesnosti, 31. 5. 2009. 

[3] Benedikt XVI., Homilija ob
binkoštni slovesnosti, 23. 5. 2010. 

[4] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 162. 

[5] Janez Pavel II., Govor v Torinu,
24. 5. 1998. 



[6] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 5. 5. 2010. 

[7] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
meditacije, 25. 12. 1973. 

[8] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 5. 5. 2010. 

[9] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 120. 

[10] Sveti Jožefmarija, Kovačnica, št.
894. 

[11] Prim. 1 Tim 2, 5.

[12] Sveti Jožefmarija. Križev pot,
XIV. postaja.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/prelatovo-pismo-junij-2010/

(9. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-junij-2010/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-junij-2010/

	Prelatovo pismo (junij 2010)

