
opusdei.org

Prelatovo pismo
(julij 2014)

Bližina don Álvarove
beatifikacije je spodbuda k
pripravi na ta dogodek. Prelat
nam predlaga, naj naredimo
več del usmiljenja za ljudi
okrog nas.

10. Jul. 2014

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

Pred nedavnim smo obhajali
liturgični slovesnosti presvetega
rešnjega Telesa ter presvetega Srca



Jezusovega, pa tudi spomin
Marijinega brezmadežnega Srca. Ti
prazniki nam kažejo stezo k večni
blaženosti – naj vstopimo v Jezusovo
ranjeno srce, kamor nas za roko vodi
Božja mati. Nato smo ob slovesnosti
svetega Petra in Pavla okrepili svojo
povezanost s papežem, z njegovo
osebo in njegovimi nameni. Obenem
smo povečali svojo vnemo, da bi
Kristusa prinašali ljudem. Tako smo
še enkrat sledili nasvetu našega
Očeta: omnes cum Petro ad Iesum
per Maríam!

Marsikje je že tradicija, da se 26.
junija Boga počasti z obhajanjem
svete daritve v čast svetemu
Jožefmariju. Molim, da bi bilo po
njegovem posredovanju veliko
duhovnih sadov po vseh teh krajih
po vsem svetu. Na predvečer tega
praznika, 25. junija, se je dopolnilo
sedemdeset let od don Álvarovega
duhovniškega posvečenja, čez nekaj
dni pa se bomo spominjali njegove



prošnje za sprejem v Delo 7. julija
1935. Zaradi teh obletnic se bom
zadržal pri zgledu mojega nadvse
dragega predhodnika, pri njegovi
pozorni in nenehni skrbi, s katero se
je posvečal duhovnim in gmotnim
potrebam duš.

Ko se je dopolnilo petdeset let od
njegovega odgovora na Gospodov
klic, nam je z veliko preprostostjo
napisal: »Zgodba moje poklicanosti je
zgodba zaupne in vztrajne molitve
našega ustanovitelja, ki je kakšna
štiri leta – ko me še sploh ni poznal,
samo zato, ker mu je moja teta
govorila o meni – molil, da bi mi
Gospod podelil to veliko milost,
največje darilo – drugo največje za
vero –, kar bi mi jih Bog lahko dal.
Poleg te molitve in spodbud našega
Očeta je bilo še apostolsko delovanje
nekaterih izmed njegovih sinov, ki so
me povabili, naj sodelujem pri neki
katehezi ter obiskovanju “ubogih
Device Marije”, še preden so me



pripeljali v študentski dom na ulici
Ferraz ter me predstavili našemu
svetemu ustanovitelju. Vse to je
naredil Gospod.«[1]

Don Álvaro nam v nekaj besedah
pokaže dva potrebna pogoja, da bi
lahko od nebes pridobili dar hoje za
Kristusom v popolnem posvečanju
širjenju njegovega kraljestva. Na
prvem mestu poudari molitev,
poglavitno orožje, ki ga imamo na
voljo kristjani, da bi lahko pridobili
božje dobrine. Drugi pogoj, pri
katerem se želim sedaj zadržati, je
prav tako zelo potreben: služiti
drugim z deli usmiljenja.

Vse to je naredil Gospod, je povedal
don Álvaro. Toda On računa na
aktivno in dejansko gorečnost
vsakega človeka – s konkretnimi
dejanji, z osebno požrtvovalnostjo –
za duhovne in gmotne potrebe
bližnjega. Že od zgodnje mladosti je
don Álvaro zelo resno vzel Učiteljeve



besede, ki jih povzema sveti Matej, s
katerimi je govoril o poslednji sodbi.
Evangelist pripoveduje, kako Gospod
vabi pravične, naj bodo deležni
njegovega veselja, in svojo odločitev
podpre s tem, da so na zemlji
pomagali najbolj pomoči potrebnim: 
Lačen sem bil in ste mi dali jesti, žejen
sem bil in ste mi dali piti (…). 
Resnično, povem vam: Kar koli ste
storili enemu od teh mojih najmanjših
bratov, ste meni storili.[2]

Jezus Kristus je zelo od blizu
spremljal nemočne: reveže, bolnike,
tiste, ki so bili sami … Postavi se jim
ob stran s posebno ljubeznijo in želi,
da tudi njegovi učenci hodimo po tej
stezi. Ko odpremo oči za tolike težke
položaje in pomanjkanja današnjega
časa, vsak dan, odkrijemo Kristusa, ki
je postal solidaren z vsemi, z vsakim
človekom. Če tem ljudem – bližnjim
ali oddaljenim – pomagamo z
usmiljenjem, se z rokami dotaknemo
– čisto od blizu – Gospodove presvete



človeškosti, kakor pravi papež
Frančišek: Kako lahko danes
najdem Jezusove rane? Ne morem
jih videti, kot jih je lahko videl
Tomaž. Jezusove rane najdem tako,
da delam dela usmiljenja. To so
danes Jezusove rane.[3]

Vemo, da je don Álvarov klic v Opus
Dei tistega 7. julija 1935 pripravljalo
delovanje milosti v njegovem srcu ter
njegova bratska ljubezen do vseh,
predvsem do pomoči potrebnih ljudi.
S še drugimi prijatelji, ki so že
poznali Opus Dei, je od leta 1934
naprej velikokrat šel v neko skrajno
revno mestno četrt, kjer je učil
verouk ter obiskoval revne in bolne.
Mislim, da je treba povedati, da je bil
njegov prvi stik s svetim
Jožefmarijem neposredna posledica
teh dejavnosti, pri katerih ni
manjkalo žrtev. Znano vam je, da ga
je nekega dne, ko je v družbi teh
prijateljev poučeval katekizem
otroke iz neke župnije, napadla



skupina antikatolikov, ki so ga udarili
na glavi z angleškim ključem in mu
tako zadali težko rano ter zelo bolečo
infekcijo, ki se je vlekla več mesecev,
njena posledica pa je bila
ponavljajoča se huda nevralgična
bolečina. Nikoli se ni pritoževal
zaradi te bolečine in niti najmanj ni
zameril tistim, ki so mu jo povzročili.
Še več, v javnosti je redko govoril o
tem delu svojega življenja.

Nikoli ni pozabil neskončne dobrine,
ki so mu jo dale te kateheze, ti obiski
pri bolnikih in nemočnih, ko jim je
velikodušno posvečal del svojega
časa. Bog ga je pripravljal na
srečanje s svetim Jožefmarijem, ki je
temeljito spremenilo njegovo
življenje. Tako lahko razumemo, da
se je odločil zaprositi za sprejem v
Opus Dei že po kratki razlagi duhá
Dela, potem ko se je udeležil ene
same meditacije na duhovni obnovi,
ki jo je vodil naš Oče. Ko je don
Álvaro izvedel, da je sveti



Jožefmarija prosil tiste, ki so
obiskovali študentski dom, naj hodijo
na ta srečanja z ubogimi in z bolniki,
se je znova prepričal o pomembnosti
del usmiljenja, pa ne le teoretični,
temveč praktični. »Stik z revščino, z
zapuščenostjo,« je pravil veliko let
pozneje, »povzroči velikanski
duhovni šok. Pomaga nam uvideti,
da se velikokrat obremenjujemo s
traparijami, ki niso nič drugega kot
naša sebičnost, nepomembne
malenkosti.«[4]

V Delu smo vedno živeli tega duhá
služenja. Tako nam je govoril sveti
Jožefmarija: Opus Dei se je rodil
med ubogimi v Madridu, v
bolnišnicah in najbednejših
četrteh. Še naprej pomagamo
ubogim, otrokom in bolnikom. To
je izročilo, ki ga v Delu nikoli ne
bomo prekinili, kajti vedno bodo
obstajali ubogi – tudi ubogi v
duhu, ki niso najmanj pomoči
potrebni – ter otroci in bolniki: v



katehezah, ki jih imamo v najbolj
potrebnih župnijah, ter v
obiskovanju ubogih Device
Marije[5].

Dobro vam je znano, da je naš Oče po
vsem svetu vedno spodbujal
brezštevilne iniciative v dobrobit
revnih, in don Álvaro je ravnal
enako. Ko se je srečeval s skupinami
starejših ali mlajših ljudi, jih je vabil,
naj skrbijo za bolj ranljive, tako da
pospešujejo projekte, ki pomagajo
zadostiti njihove izobraževalne,
zdravstvene, delovne in druge
potrebe, obenem pa jih pomagajo
približati Bogu, njim pa pomagajo, da
se Mu približajo tudi sami. To
odgovornost je spodbujal tudi med
podjetniki, industrialci, bankirji ter
na splošno med vsemi ljudmi, ki so
razpolagali z ekonomskimi sredstvi.
Govoril jim je o možnosti, da bi
zagnali ali okrepili te pobude, ki bi
jih morali šteti za dolžnost,
izhajajočo iz pravičnosti in ljubezni,



ki mora oblikovati kristjanovo delo,
ter iz iskrene ljubezni do vseh naših
bratov in sester vsega človeštva.

Ker ga je vodila gorečnost po
izboljšanju materialnih ali delovnih
razmer v krajih, ki jih je obiskal, ni
bilo nič nenavadnega, da je na svojih
pastoralnih potovanjih “priganjal”
vernike in sodelavce Opus Dei, naj si
zastavijo nove zamisli na tem
področju. Tako je bilo – med drugimi
primeri – tudi leta 1987, ko je bil na
Filipinih in je opazoval potrebe
številnih revnih ljudi. Predlagal je
tistim, ki so ga poslušali, naj
spodbujajo centre za poklicno
izobraževanje in družbeno pomoč v
Cebuju in Manili, ki sedaj tam
delujejo kot čudovita resničnost. Znal
je tudi sprejeti prošnje članov
cerkvene hierarhije, ki so poznali
don Álvarovo duhovniško srce:
zgodilo se je v Kongu, med
pastoralnim potovanjem v to deželo
leta 1989. Na prošnjo predsednika in



tajnika škofovske konference je
spodbudil nekatere vernike in
sodelavce Dela, ki so že vodili
zdravstveno ambulanto, naj z osebno
odgovornostjo in strokovnostjo
razmislijo o možnosti, da jo
preoblikujejo v zdravstveni center,
na katerega bi se poleg domačega
prebivalstva lahko obrnili tudi
duhovniki, redovniki in redovnice,
tudi ljudje iz drugih držav, ki delajo
na tem ozemlju. Ta projekt se
uresničuje zelo učinkovito in nudi
specializirano pomoč v bolnišnicah
in ambulantah več tisoč ljudem.

Zaradi njegove apostolske vneme, da
bi širil prakso družbenega nauka
Cerkve, je priporočal, da bi se
organizirale šole s krščanskim čutom
za izobraževanje podjetnikov in
vodilnih delavcev, kakor je delal že
sveti Jožefmarija. Vendar se ni
zadovoljil s tem, da bi bile
ustanovljene le v razvitih državah,
temveč je vztrajal, naj se ti projekti



izpeljejo tudi v državah v razvoju,
ker se je zavedal njihovega pomena
za reševanje problemov, izhajajočih
iz pretirane družbene neenakosti.

V enem od svojih pastirskih pisem, v
katerem je razlagal priliko o
usmiljenem Samarijanu, je don
Álvaro odkrival nove odtenke
združevanja pravičnosti in ljubezni,
kar je tako značilno za kristjane, ki
živijo in se posvečujejo sredi sveta.
»Vneto prizadevanje, da bi pomagali
in kolikor je mogoče skrbeli za
najnujnejše materialne potrebe
bližnjega, ne da bi ob tem zanemarili
druge obveznosti, ki jih ima vsak
posamezen človek, tako kot je ravnal
usmiljeni Samarijan,« je zapisal don
Álvaro, »je nekaj značilnega, kadar se
zlijeta duhovniška duša in laiška
miselnost.«[6] Bog nas prosi
predvsem, da posvečujemo svoje
poklicno delo in običajne dolžnosti
svojega položaja. Sredi teh opravil –
je nadaljeval don Álvaro – pa Gospod



»dopušča, da se srečate z revščino in
bolečino drugih ljudi. Takrat bo jasno
znamenje, da opravljate svoje delo z
duhovniško dušo, to, da ne boste šli
kar brezbrižno mimo. Prav tako bo
jasno znamenje tudi to, da skrbite za
te ljudi, ne da bi zapostavljali druge
naloge, ki jih morate posvečevati.«[7]

Obstaja namreč resnična nevarnost,
da bi sanjali o pomoči ljudstvom in
ljudem, ki so zelo daleč, ter ob tem
pozabili na potrebe tistih, ki so
zraven nas in prav tako upajo, da
bomo poslušali – s potrpežljivostjo in
ljubeznijo – tudi njihove skrbi, da jim
bomo dali primeren nasvet, da jim
bomo zagotovo posvetili svoj čas.
Takrat pride trenutek, ko je treba
ravnati kot oskrbnik gostišča iz
prilike, ki je prevzel odgovornost, da
bo poskrbel za hudo ranjenega
človeka, tako da ga je sprejel v svojo
hišo. Ko je don Álvaro premišljeval o
takem ravnanju, je dejal: »Vsi lahko
ob opravljanju svojega dela ravnate



kakor on, kajti katero koli poklicno
delo na nek način nudi bolj ali manj
neposredno priložnost za pomoč
ljudem v stiski.«[8] Kaj nam – tebi,
meni – pomeni beda tistih, ki jim
primanjkuje vsega ali nimajo nečesa
nujno potrebnega? Ali deluješ z
nadnaravnim čutom, ko naletiš na
berače? Ko gledaš tolikšno bedo na
nekaterih celinah, kako moliš za te
dežele in te ljudi?

Papež je v svoji nenehni skrbi za
uboge in potisnjene na rob družbe
ponovil, da gre za vse pomoči
potrebne ljudi, bližnje in
oddaljene.Evangelij je za vse! To, da
gremo k ubogim, ne pomeni, da
moramo postati »pavperisti« ali
neke vrste »duhovni berači«. Ne,
ne, ne pomeni tega; pač pa pomeni,
da moramo iti naproti trpečemu
Jezusovemu telesu. Toda Jezusovo
meso trpi tudi v tistih, ki ga ne
spoznavajo v svojem študiju, s
svojim razumom, v svoji kulturi.



Tja moramo iti! Zato rad uporabim
izraz »iti na obrobje«, na obrobje
življenja. K vsem tistim ljudem, od
fizične in resnične revščine do
intelektualne revščine, ki je prav
tako resnična. Na vsa obrobja, vsa
– tja je treba iti in tam sejati seme
evangelija z besedo in s
pričevanjem.[9]

Razveseljujejo me novice o porasti
del usmiljenja, ki se v zvestobi duhu
svetega Jožefmarija odvijajo na
krajih, kjer apostolsko delujemo, tako
pri delu z mladimi kot z odraslimi:
bolj ljubeče ravnanje z bolnikom ali
bolníco, ki živi doma ali v bolnišnici,
prispevanje k zalogam živil, skrb za
pomoči potrebne v kakšni revni
mestni četrti ali za uboge
“osramočene”, ki prikrivajo svojo
revščino, družba starejšim v domu za
ostarele ali tistim, ki so v zaporu in
nikomur ni mar zanje … Vse to nam
med drugim izvrstno pomaga
pripraviti se na don Álvarovo



beatifikacijo. Pred kratkim sem vas
prosil, da izpopolnite svojo duhovno
pripravo na ta dogodek: tudi dela
usmiljenja so del te priprave. Bodite
bolj zavzeti predvsem za apostolat
spovedi: ni boljšega načina
udejanjanja ljubezni do bližnjega
kakor je ta, da približamo Boga
tistim, ki so se zaradi greha oddaljili
od Njega.

Beatifikacija predragega don Álvara
nas vabi – tako prosim Gospoda in
njegovo Mater Marijo – da bi tisoči
žensk in moških – najprej mi sami –
bolj ljubili Kristusa in Cerkev.
Prosímo, da bi bil to trenutek
posebnega bratstva ter še ena
priložnost več, da bi svoje
prijateljstvo in svojo ljubezen
posredovali tudi vsem tistim, ki so
bili v teh letih delovanja Dela na nek
način deležni njegovega duha in
apostolata. Prepričan sem, da bo don
Álvaro na poseben način posredoval



za vsako od tistih žensk ter za
vsakega od tistih moških.

Kot vedno vas prosim, da molite za
moje namene. Tokrat tudi za sadove
potovanja v več držav Srednje
Amerike, kamor nameravam
odpotovati v drugem delu tega
meseca.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš Oče

+ Javier

Pamplona, 1. julij 2014

[1] Don Álvaro, Pismo, 1. 7. 1985
(“Cartas de familia”, I, št. 173)

[2] Mt 25, 35.40

[3] Papež Frančišek, homilija, 3. 7.
2013



[4] Don Álvaro, Zapiski z družinskega
srečanja, 4. 3. 1988

[5] Sveti Jožefmarija, Navodilo, 8. 12.
1941, št. 57

[6] Don Álvaro, Pismo, 9. 1. 1993, št.
20 (“Cartas de familia”, III, št. 387)

[7] Prav tam

[8] Prav tam, št. 21 (“Cartas de
familia”, III, št. 388)

[9] Papež Frančišek, Govor na
škofijskem zborovanju v Rimu, 17. 6.
2013

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/prelatovo-pismo-julij-2014/

(5. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-julij-2014/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-julij-2014/

	Prelatovo pismo (julij 2014)

