
opusdei.org

Prelatovo pismo
(julij 2013)

“Ali premišljujete o tem, kako
lepa je naša katoliška vera?”
sprašuje prelat Opus Dei v
svojem mesečnem pismu. Ta
mesec med drugim premišljuje
o sveti Cerkvi.

29. Jul. 2013

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

Pred dvema dnevoma smo obhajali
slovesnost svetih apostolov Petra in
Pavla, dveh stebrov vere, ki sta v



Rimu prelila svojo kri za Kristusa. V
tem mestu je sveti Peter postavil svoj
sedež in okronal svoje zemeljsko
življenje z mučeništvom. Tako je
rimska Cerkev postalaMati in glava
vseh cerkvá v mestu in po vsem svetu.
Zahvalimo se Bogu za ta njegov
načrt, s katerim je hotel kristjane
potrditi v razodetem nauku in na
viden način zagotoviti enotnost.
Naučimo se dati svoje življenje, tako
da znamo vsak dan umreti samemu
sebi.

Bog je ustanovitev Cerkve pripravljal
skozi vso zgodovino odrešenja:
najprej v stari zavezi, ko je izbral
Izraelce za svoje ljudstvo; kasneje, ob
polnosti časov, je na svet poslal
svojega nadvse ljubljenega Sina. Ta je
s svojim učlovečenjem, s svojim
oznanjevanjem, s svojimi čudeži in s
tem, da je poklical apostole, le-te
postavil, da bi oni nadaljevali
njegovo odrešilno poslanstvo.
»Rodila pa se je Cerkev prvenstveno



iz popolne Kristusove daritve za naše
odrešenje, daritve, ki je bila
anticipirana (vnaprej izvršena) v
postavitvi evharistije, uresničena pa
je bila na križu.«[1] »Ko je Sin
dokončal delo, ki mu ga je Oče
zaupal, da ga izvrši na zemlji (prim. 
Jn 17, 4), je bil na binkoštni dan
poslan Sveti Duh, da bi neprestano
posvečeval Cerkev«[2]. Naj nas
navdaja čudenje pred tema tako
velikima skrivnostma, kakor je hotel
naš Oče, in prosímo nebesa za veliko
vero.

Cerkev je popolnoma odvisna od
učlovečene Besede in Beseda je prek
Cerkve na svetu prisotna do konca
časov. Cerkev vodi Sveti Duh, ki
prebiva v njenem naročju kot v
svojem svetišču. Bodimo hvaležni in
občudujmo to globoko vez Cerkve s
presveto Trojico: Cerkev je — mi smo
— sveto božje ljudstvo, Kristusovo
mistično Telo, prebivališče Tolažnika.
Zato je razumljivo, da potem, ko v



veroizpovedi izpovemo vero v Jezusa
Kristusa in v božanstvo Svetega
Duha, razglasimo skrivnost Cerkve, v
katero se vključimo s krstom in v
kateri se kot v vesoljnem zakramentu
odrešenja uresničuje delo našega
posvečevanja.

Verujem v eno, sveto, katoliško in
apostolsko Cerkev[3]. Ta izpoved vere
z navajanjem štirih značilnosti, ki
notranje opredeljujejo Cerkev in jo
obenem izražajo na zunaj, je
razločevalno znamenje katoliškega
nauka. To so bistvene lastnosti
Cerkve, ki izhajajo iz njene narave,
takšne, kakršno jo je hotel Kristus.
In ker so bistvene, so torej tudi
njene značilnosti, znamenja, ki jo
razlikujejo od katerega koli
drugega človeškega združenja,
čeprav se v teh drugih prav tako
sliši izgovarjati Kristusovo ime.[4]

Utrdímo se v nadnaravnem
značaju Cerkve; kričé jo



izpovedujmo, če je potrebno, kajti
v tem času so mnogi (…) pozabili
na te poglavitne resnice in se
trudijo prikazati nekakšno podobo
Cerkve, ki ni sveta, ki ni ena, ki ne
more biti apostolska, ker se ne
opira na Petrovo skalo, ki ni
katoliška, ker jo brazdajo
nezakoniti partikularizmi,
človeška muhavost.[5]

Te krepke in jasne misli svetega
Jožefmarija so zelo aktualne in vedno
bo tako. Kakor je pred kratkim
potožil papež Frančišek, tudi danes
obstajajo ljudje, ki pravijo:
“Kristus da, Cerkev ne.” Ali pa tisti,
ki pravijo: “Verujem v Boga, ampak
ne v duhovnike.” Vendar pa je
ravno Cerkev tista, ki nas vodi h
Kristusu in k Bogu. Cerkev je
velika družina božjih otrok.
Seveda ima tudi človeške vidike;
tisti, ki jo sestavljajo, pastirji in
verniki, imajo tudi napake,
nepopolnosti, grehe; (…) vendar je



lepo, da takrat, ko se zavemo, da
smo grešniki, najdemo božje
usmiljenje, ki nam vedno
odpušča[6]. Svoje odpuščanje nam
daje po Cerkvi, ki je varuhinja
odrešilne besede in zakramentov, ki
nas posvečujejo.

V sveti Cerkvi katoličani najdemo
našo vero, naše smernice za
ravnanje, našo molitev, čut za
bratstvo, občestvo z vsemi brati, ki
jih ni več in ki se očiščujejo v vicah
— očiščujoča se Cerkev —, in s
tistimi, ki že uživajo blaženo
videnje — zmagujoča Cerkev — in
večno ljubijo trikrat svetega Boga.
Cerkev je tista, ki ostaja tukaj in
hkrati presega zgodovino. Cerkev,
ki se je rodila pod okriljem svete
Marije in jo še naprej — na zemlji
in v nebesih — časti kot Mater[7].

Sveti Jožefmarija, ki je dan za dnem
noro ljubil sveto Cerkev, nas je naučil
ravnati enako. Od trenutka



ustanovitve Opus Dei je jasno videl,
da je pot, način, da bi dali Bogu vso
slavo in postavili Kristusa na vrh
človeških dejavnosti, zarisana s to
težnjo:Omnes cum Petro ad Iesum
per Mariam! Vsi skupaj moramo po
Mariji priti k Jezusu in naši nameni
ter gorečnost morajo biti zedinjeni s
papežem, Kristusovim namestnikom
na zemlji. V Poti je za vse katoličane
zapisal: “Et unam, sanctam,
catholicam et apostolicam
Ecclesiam! …” — Razumem tvoj
premor, ko premišljeno moliš:
verujem v eno, sveto, katoliško in
apostolsko Cerkev …[8]

Cerkev je ena, ker je »ljudstvo,
združeno z edinostjo Očeta in Sina in
Svetega Duha«[9], in ta enotnost se
vzpostavlja po trojni vézi vere,
češčenja — predvsem pri evharistiji
— in hierarhičnega občestva.
Obenem je katoliška, odprta je za vsa
ljudstva, vse rase, vse kulture. Velika
raznovrstnost liturgičnih obredov,



teoloških in duhovnih tradicij in
discipline niti najmanj ne škoduje tej
enotnosti, temveč jo izkazuje. Pri tem
ko »po eni strani priznavamo, da ni
izključeno, da je zunaj organizacije
Kristusove Cerkvemogoče najti več
prvin posvečevanja in resnice, ki kot
darovi, lastni Kristusovi Cerkvi,
nagibljejo k vesoljni edinosti (prim. 
Lumen gentium, št. 8.), in ko po drugi
strani verujemo v delovanje Svetega
Duha, ki v vseh Kristusovih učencih
vzbuja željo po tej enotnosti«[10], je
treba povedati, da se odrešenje daje
ljudem preko Cerkve. »Verujemo, da
je Cerkev potrebna za zveličanje.
Srednik in pot zveličanja je namreč
samo Kristus, navzoč za nas v svojem
telesu, ki je Cerkev (prim. Lumen
gentium, št. 14). Toda božji namen
odrešenja zajema vse ljudi.«[11]

Ali premišljujete o tem, kako lepa je
naša katoliška vera? Kakor je govoril
naš Oče, ponuja rešitev za vsa
hrepenenja človeškega srca, ko uči,



da je sveta božja volja to, da bi se vsi
ljudje rešili in prišli do spoznanja
resnice[12]. S tem namenom svojim
vernikom nudi sredstva za odrešenje
in iz istega razloga je apostolska
gorečnost, želja po oznanjevanju
Kristusove ljubezni in spoznanja
vsem ljudem, videti sonaravna s
krščansko poklicanostjo. Nič nas ne
more odvezati od te odgovornosti, ki
jo moramo čutiti, in razmisliti
moramo, kako to vpliva name? V
kolikšni meri prosim v ta namen za
vse človeštvo?

»Tisti, ki brez lastne krivde ne
poznajo Kristusovega evangelija in
njegove Cerkve, a iščejo Boga z
iskrenim srcem in skušajo pod
vplivom milosti v dejanjih
spolnjevati njegovo voljo, kakor jo
spoznavajo po glasu vesti, morejo
doseči večno zveličanje.«[13] Vendar
hoče Gospod kljub temu računati z
našim sodelovanjem pri delu
evangelizacije: vsakdo se mora v



svojem lastnem okolju vsak dan
truditi, da bi omogočil spoznati to
odrešilno sporočilo, in sodelovati pri
uresničevanju dela odrešenja. Ne
smemo namreč pozabiti, poudarja
sveti Jožefmarija, da se vest lahko
popači po lastni krivdi, se zakrkne
v grehu in se upira odrešilnemu
delovanju Boga. Od tod izhaja
potreba po oznanjevanju
Kristusovega nauka, verskih
resnic in moralnih norm; od tod
tudi potreba po zakramentih, ki jih
je Jezus Kristus postavil kot vzroke
(causa instrumentalis) njegove
milosti in zdravila za bedo, ki je
posledica naše padle narave[14].

»Tako Cerkev hkrati moli in dela, da
bi ves svet v polnosti prešel v božje
kraljestvo, v Gospodovo telo in v
tempelj Svetega Duha in da bi se v
Kristusu, ki je glava vsega, Stvarniku
in Očetu vesoljstva dajala vsa čast in
slava.«[15]



V dobi, v kateri živimo, je potreba po
graditvi Cerkve izredno nujna. Naj
nam ne zmanjka poguma, ne
dopuščajmo niti najmanjšega
pesimizma zaradi vzdušja
relativizma in brezbrižnosti — še
več: vzdušja zavračanja Boga —, ki se
kot oljni madež širi po tolikih krajih.
Tisti, ki hočemo svojo vero jemati
resno, moramo veselo pomnožiti
svoje napore, da bi ljudi približali
Bogu in Cerkvi. Ne mislite, da je to
titanska naloga; storiti moramo, kar
je v naših močeh, trdno odločeni, da
bomo svoje življenje v celoti
usmerjali k Bogu. Sveti Duh namreč
vedno deluje v srcih in v vsakem srcu
vzbuja — morda v najbolj
nepričakovanih trenutkih — gorečo
žejo po večnosti, po nadnaravnem
življenju. Vsak od nas mora biti
pripravljen podpirati njegove nagibe.
Biti Cerkev pomeni biti božje
ljudstvo, v skladu z velikim
načrtom Očetove ljubezni; pomeni
biti božji kvas v tej naši



človeškosti; pomeni oznanjati in
prinašati božje zveličanje v ta naš
svet, ki je pogosto zmeden in
potrebuje odgovore, ki
opogumljajo, ki dajejo upanje in
novo moč na poti.[16]

Vztrajam: napolnimo se z zaupanjem
in ne dopuščajmo niti trohice
malodušja. Naš čas se nam ponuja
prekipevajoč od čudovitih možnosti,
da se učimo in širimo dobro. Vsak
dan prinaša priložnosti, da Gospodu
dokažemo svojo ljubezen, tako da
govorimo o Njem tistim, ki jih
srečujemo na naši poti. Podvojimo
svoje zaupanje vanj. Bog je
močnejši! je vzkliknil sveti oče. Pa
veste, zakaj je močnejši? Ker je On
Gospod, edini Gospod. Rad bi še
dodal, da se stvarnost, včasih
mračna in zaznamovana z zlom,
lahko spremeni, če bomo mi prvi
vanjo prinesli luč evangelija,
predvsem z našim življenjem. Če
na nekem stadionu v temni noči



nekdo prižge svetilko, se komaj kaj
vidi. A če več kot sedemdeset tisoč
gledalcev prižge vsak svojo
svetilko, je stadion razsvetljen. Naj
bo naše življenje Kristusova luč;
skupaj bomo prinesli luč
evangelija v celotno stvarnost.[17]

Sledimo tem papeževim besedam in
se vsak dan trudimo, da bo pri našem
delu, pri našem družinskem
sobivanju, v družbenih odnosih,
športnih dejavnostih in v vsakem
trenutku sijala luč tistih, ki sledijo
Kristusu, ki jo hrani molitev in
pogosto prejemanje zakramentov
spovedi in evharistije.

Na praznik svetega Jožefmarija so se
po vsem svetu dvigale v nebo mnoge
molitve, predvsem sveta mašna
daritev. Bodite prepričani, da so to,
kakor je govoril predragi don Álvaro, 
povratne molitve: Gospod nam jih
vrača, da bi obrodile sad v nas in v
naših prijateljih.



V naslednjih tednih bom šel v
Brazilijo, da bi pospremil svetega
očeta na Svetovni dan mladih, ki bo v
Riu de Janeiru konec julija. Nato, če
Bog da, imam namen na kratko
obiskati Čile, Urugvaj in Argentino,
da bi mojim hčeram in sinovom ter
drugim ljudem, ki so deležni
dobrobiti dela Prelature, z besedami
ponovil, da Cerkev veliko pričakuje
od vseh; da se papež Frančišek, kakor
prejšnji papeži, za širjenje
Kristusovega sporočila po vsem svetu
opira na vse in na vsakega
posameznika; tako mi je dejal na
avdienci, na kateri me je sprejel 10.
junija. Še naprej molite zanj in za
njegove namene. Kot že ob drugih
priložnostih računam na vse vas, da
bo Gospod podelil obilne duhovne
darove v dneh v Braziliji in v drugih
krajih, kamor nameravam iti
kasneje. Vse te okoliščine nas vabijo,
naj se bolj resno zedinimo s Petrovim
naslednikom: spremljati ga moramo
sinovsko ter biti povezani z njim in z



njegovim služenjem Cerkvi in
dušam.

7. julija je obletnica dneva, ko je don
Álvaro zaprosil za sprejem v Delo.
Njegovemu posredovanju
priporočam zvestobo vseh nas naši
krščanski poklicanosti. Kasneje, 16.
julija, bomo obhajali praznik
Karmelske Matere božje. Nanjo se
obračam, da bi nas s svojo
materinsko priprošnjo napolnila z
željo po svetosti in z apostolsko
gorečnostjo.

To pismo vam pošiljam iz Zaragoze,
kamor sem prišel na nadškofovo
povabilo, da bi blagoslovil kipa
svetega Jožefmarija in blaženega
Janeza Pavla II., ki ju bodo izpostavili
v češčenje v eni od cerkva v tem
mestu. Nato bom šel v Pamplono,
kjer bom ostal nekaj dni, nato pa se
bom podal na pot proti Ameriki. Še
naprej molite za moje namene.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja,



vaš Oče

+ Javier

Zaragoza, 1. julij 2013.

---------------------------------------------------------

[1] Katekizem katoliške Cerkve, št.
766.

[2] II. vatikanski koncil, dogm. konst. 
Lumen gentium, št. 4.

[3] Rimski misal, Nicejsko-carigrajska
veroizpoved.

[4] Sveti Jožefmarija, homilija 
Lealtad a la Iglesia (Zvestoba Cerkvi),
4. 6. 1972. [5] Sveti Jožefmarija,
homilija El fin sobrenatural de la
Iglesia (Nadnaravni cilj Cerkve), 28. 5.
1972.

[6] Papež Frančišek, Govor na splošni
avdienci, 29. 5. 2013.



[7] Sveti Jožefmarija, homilija El fin
sobrenatural de la Iglesia
(Nadnaravni cilj Cerkve), 28. 5. 1972.

[8] Sveti Jožefmarija, Pot, št. 517.

[9] Sveti Ciprijan, Nedeljska molitev
23 (PL 4, 553).

[10] Pavel VI., Veroizpoved (Vera
božjega ljudstva), 30. 6. 1967, št. 22.

[11] Prav tam, št. 23.

[12] 1 Tim 2, 4.

[13] II. vatikanski koncil, dogm.
konst. Lumen gentium, št. 16.

[14] Sveti Jožefmarija, homilija El fin
sobrenatural de la Iglesia
(Nadnaravni cilj Cerkve), 28. 5. 1972.
Prim. Sveti Tomaž Akvinski, S. Th. q.
62, a. 1 in q. 61, a. 2.

[15] II. vatikanski koncil, dogm. kons.
Lumen gentium, št. 17.



[16] Papež Frančišek, Govor na
splošni avdienci, 12. 6. 2013.

[17] Prav tam.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/prelatovo-pismo-julij-2013/

(14. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-julij-2013/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-julij-2013/

	Prelatovo pismo (julij 2013)

