
opusdei.org

Prelatovo pismo
(julij 2011)

Pismo tega meseca se
osredotoča na notranjo molitev,
dialog z Bogom, “izvir sveže
vode, s katero moramo prepojiti
naše delo, naš apostolat, naše
družinske in družbene
dejavnosti.”

15. Jul. 2011

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

Potem, ko sem odpotoval v Pamplono
zaradi zdravniškega pregleda, pa



tudi zato, da bi tam obiskal bolnike,
imam sedaj namen iti na
Slonokoščeno obalo in govoriti z
vašimi brati in sestrami iz te
predrage dežele, za katero smo v
preteklih mesecih toliko molili. Še
naprej molímo zanje, da se bodo
rane, ki jih je povzročila vojna, čim
prej zacelile, ter da ne bodo za

seboj pustile zamer in sovraštva.
Molímo, da bi bili vsi velikodušni v
odpuščanju in da bi sprava med
nasprotujočimi si stranmi postala
globoka resničnost za dobro družin,
civilne družbe in celega naroda.
Priporočimo te namene presvetemu
in usmiljenemu Jezusovemu Srcu, ki
ga v liturgiji častimo danes, 1. julija,
ter presladkemu Marijinemu Srcu,
katerega praznik bomo obhajali jutri.
Prosímo za vse predele sveta, kjer
ljudje veliko trpijo.

Ta Jezusov praznik nas vabi, da z
zaupno in otroško molitvijo vstopimo



v srce tega Boga, ki se je utelesil
zaradi ljubezni do nas. Kakor je
zapisal naš Oče v neki pridigi:
»Resnična pobožnost do Jezusovega
Srca se uresničuje v sledečem: v
spoznavanju Boga in spoznavanju
nas samih ter v gledanju Jezusa in
zatekanju k Njemu, ki nas poživlja,
uči in vodi«[1]. Tudi sedaj nas iz
nebes vzpodbuja, naj obnovimo
svojo željo po napredovanju v
osebnem odnosu s presveto Trojico.
Glede tega sem ponovno premišljeval
o nekaterih predlogih blaženega
Janeza Pavla II., ki jih podaja v
svojem apostolskem pismu, s katerim
je začrtal poti Cerkve za novo

tisočletje. Kot najpomembnejši cilj je
najprej poudaril prebuditev vneme
za svetost pri vsem božjem ljudstvu,
nato pa je povzel: »Za pedagogiko
svetosti potrebujemo krščanstvo, ki
se bo še posebej odlikovalo zlasti v
umetnosti molitve.«[2]



Gospod, kateremu se ne nehamo in
se ne smemo nehati zahvaljevati za
njegovo dobroto, je uporabil tudi
zgled in nauke našega ustanovitelja,
da bi njegove hčere in sinovi ter vsi
kristjani pripisovali zares velik
pomen negovanju resnega in
stalnega življenja molitve. To
gorečnost hranimo z rednim
branjem božje besede ter tako, da z
vsem svojim bitjem sodelujemo pri
liturgiji, predvsem pri vsakodnevni
sveti maši, vse dokler naš odnos z
Gospodom ne postane meso našega
mesa, duša naše duše, življenje
našega življenja. Čeprav se že dolga
leta vsak

dan trudimo za to, smo prepričani,
da je treba ponovno začenjati dan za
dnem. Benedikt

XVI. pravi: »Dobro vemo, da molitve
ne smemo jemati kot nekaj
samoumevnega: treba se je naučiti
moliti, tako da se skoraj vedno “na



novo” učimo te umetnosti; celo tisti,
ki so že močno napredovali v
duhovnem življenju, vedno čutijo
potrebo, da bi vstopili v Jezusovo
šolo, da bi se v njej naučili resnično
moliti.«[3]

Don Álvaro je pogosto spominjal na
sklep, ki ga je naredil sveti
Jožefmarija, ko je dopolnil
sedemdeset let: biti duša molitve.
Odkar se je Gospod začel razodevati
v njegovem življenju, še v njegovih
najstniških letih, je naš Oče stopil na
pot molitve, in vedno je ostal zvest
temu vsakodnevnemu in otroškemu
pogovoru z Bogom. Dejstvo, da je to
željo izrazil šele po tolikih desetletjih,
poleg njegove globoke ponižnosti
potrjuje tudi besede Benedikta XVI. o
izkušnji

svetnikov.

Velikokrat smo se zadržali ob
premišljevanju evangelijskih
prizorov, ki nam prikazujejo Jezusa v



dialogu z njegovim Očetom Bogom.
Apostoli so se čudili temu
učiteljevemu ravnanju, in nekoč so
ga prosili: Domine, doce nos orare[4],
Gospod, nauči nas moliti. Jezus
Kristus jim je dal črtalo, “črte
vodnice”, po katerih poteka
krščanska molitev: Oče naš, ki si v
nebesih, posvečeno bodi tvoje ime.
Pridi tvoje kraljestvo. Zgôdi se tvoja
volja kakor v nebesih tako na zemlji.
[5]

Prav je, da to stezo prehodimo na
mnoge načine, saj je odnos sleherne
duše z Bogom vedno zelo oseben in
Gospod vsakogar od nas varuje kakor
dragulj neprecenljive vrednosti. To je
ganljiva resničnost; vsaka duša je
bila namreč odkupljena za ceno
Kristusove krvi[6]. Njegove hčere in
sinovi mu sledimo po tej široki
avtocesti – krščanski molitvi –, ki nas
po Jezusu



Kristusu in vzpodbudah Svetega
Duha vodi k našemu nebeškemu
Očetu[7], zato ne smemo pozabiti, da
nam je Gospod naročil: vigilate et
orate [8], čujte in molite. Kakor pravi
Benedikt XVI., moramo vsi obiskovati
“Jezusovo šolo”. Od našega nadvse
ljubljenega Očeta pa smo se naučili z
Bogom govoriti z otroško
pobožnostjo in teološkim naukom, z
željo, da bi se k Jezusu obračali kakor
k našemu starejšemu Bratu, k Devici
Mariji kakor k naši Materi; k svetemu
Jožefu kakor k očetu te nadnaravne
družine, Cerkve, ter k angelom kot k
tovarišem in varuhom

na poti proti večnemu življenju.

Vsak dan obnavljajmo to
prizadevnost, da bi z Bogom imeli
oseben odnos. Mislim predvsem na
čas, ki je vsak dan namenjen
premišljevalni molitvi in ki skupaj s
prejemanjem zakramentov pokore in
evharistije predstavlja izvir čiste



vode, s katero moramo prepojiti naše
delo, naš apostolat, naše družinske in
družbene dejavnosti; skratka vse
naše življenje, tudi ure, namenjene
spanju in počitku. Zagotavljam vam,
da to ni težka naloga, niti v obdobju
duhovne suhote ali fizične ali
psihične utrujenosti, če se le pustimo
voditi navdihom Svetega

Duha in nasvetom duhovnega
vodstva.

»Biti moramo kontemplativne
duše,« je rekel sveti Jožefmarija leta
1973, »in zato ne moremo opustiti
premišljevalne molitve. Brez
molitve, brez meditacije, brez
notranjega življenja ne bi naredili
ničesar dobrega (…). Zdaj je videti,
da imamo še večjo obveznost zares
biti duše molitve, tako da Gospodu
velikodušno izročamo vse, kar nas
zaposluje,

in da nikoli ne opustimo svojega
pogovora z Njim, pa naj se zgodi



karkoli. Če ravnate tako, boste skozi
ves dan vedno pozorni na Boga, in
resno se boste trudili dobro opraviti
ti dve vsakodnevni polurni
meditaciji.«[9] 

Naš Oče nas ne prosi, naj zelo dobro 
opravljamo molitev, temveč naj se 
vsak dan potrudimo dobro začeti,
nadaljevati in končati molitev. Ta cilj
nam je dosegljiv, če le vsako jutro
začnemo znova in pustimo ob strani
vse pretekle neuspehe, velike ali
majhne. Vse ostalo vzklije kot sad
Tolažnikovega delovanja v naših
dušah, saj Duh prihaja na pomoč naši
slabotnosti. Saj niti ne vemo, kako je
treba za kaj moliti, toda sam Duh
posreduje za nas z neizrekljivimi
vzdihi.[10]

Zato si na prvem mestu
prizadevajmo za točnost pri teh
srečanjih z Bogom, ki so kakor
mejniki naše vsakdanje poti. Na



videz je le malenkost neznatnega
pomena, toda zatrjujem vam

– sledeč naukom svetega Jožefmarija
– da je zelo pomembna. »Nikoli ne
opustite notranje molitve. Katera
je najboljša pot, če hočemo biti
kontemplativni? Molitev. Ko človek
začne razmišljati, da ne zna moliti
in da je to, kar nas uči Oče, zelo
težko, da mu Gospod ne reče
ničesar, da ga ne sliši, ko mu pride
na misel: “Če je že tako, bom pa vse
pustil in molil le ustne molitve,” je
v vsem tem prisotna zla skušnjava.
Ne, otroci moji! Treba je vztrajati v
meditaciji. V trenutkih tvoje
molitve povej Gospodu vse te
pritožbe, in če je treba, mu pol ure
ponavljaj isti pobožni vzklik: Jezus,
ljubim te; Jezus, nauči me ljubiti;
Jezus, nauči me ljubiti druge
zaradi tebe … Tako vztrajaj dan za
dnem, en mesec, eno leto, pa še
eno, in končno ti bo Gospod rekel:



Tepček, saj sem bil vendar s teboj
že od vsega začetka!«[11]

Morda se bodo pojavile težave,
izgovori ali varljiva razmišljanja, da
bi odlašali ali skrajšali te pol ure,
namenjene meditaciji. Zato je dobro,
da točnosti dajemo velik pomen
predvsem v obdobjih najbolj
intenzivnega dela ali v trenutkih, ko
izkušamo utrujenost ali
malodušnost. Kakor nas spominja
papež, »molitev ni povezana z
nekim posebnih kontekstom,
temveč je zapisana v srce vsakega
človeka«[12]. Vedno je mogoče
govoriti z božjim dušnim Gostom;
prav je, da ga iščemo kjerkoli in v
katerikoli situaciji, vendar – če je
mogoče – pojdimo pred tabernakelj,
kjer je Jezus resnično in materialno
prisoten s svojim telesom in svojo
krvjo, s svojo dušo in božanskostjo. V
vsakem primeru se moramo vedno
potruditi, da bomo zbrani, da se
bomo, kolikor je mogoče, oddaljili od



raztresenosti, ki nam morda preti. »V
sebi se zberemo,« je govoril sveti
Jožefmarija v eni od svojih katehez,
»in častimo Boga, ki nas blagovoli
vzeti za svoje, ter se začnemo
pogovarjati z Njim: z naravnostjo,
kakor govorimo z bratom, s
prijateljem, z očetom, z materjo, s
sosedom, ki ga cenimo. Tako kakor
govorimo s svojo

ljubeznijo. Pogovarjajte se z
zaupanjem in videli boste, kako
dobro vam gre. Imeli boste notranje
življenje.«[13]

Vztrajam: včasih ne bomo vedeli, kaj
naj mu povemo, kako naj se
pogovarjamo z Njim in besed ne bo
od nikoder; takrat ne pozabimo, da je
molitev »bolj kakor vrsta praks in
obrazcev neka notranja drža, biti
pred Bogom, ne le izvajati dejanja
češčenja in izgovarjati besede.«[14]
To je še en razlog za zvesto zatekanje
k praksi notranje molitve v stresnih



situacijah ali v obdobjih notranje
suhote. V teh primerih se bo
posvečanje pozornosti temu sredstvu
jasno pokazalo kot še posebej
potrebno. Včasih se otroško
kramljanje z Gospodom ne bo strnilo
niti v notranje besede; toda dejstvo,
da smo v teh predvidenih minutah z
Njim, ne da bi si poskušali poiskati
čutno tolažbo, pomeni najbolj jasen
izraz ljubezni do Boga, poistovetenja
z njegovo presveto voljo, pozabljanja
nase. »V tem, da gledamo Drugega,
da se namenimo “dlje”, se nahaja
bistvo molitve; je kakor izkušnja
resničnosti, ki presega vse čutno in
možno.«[15]

Nič ni bolj tolažilnega kakor gotovost,
da lahko ljubimo Boga in se
pogovarjamo z Njim, ker nas je On
prvi vzljubil[17]. To potrjuje
Katekizem Katoliške cerkve, ko uči:
»Ta korak ljubezni zvestega Boga je v
molitvi vedno prvi, človekov korak je
vedno odgovor«. Zato naš vsakdanji



sklep, da se bomo potrudili v
trenutkih meditacije, Boga obvezuje –
če se izrazimo na tak način –, da nam
obilneje podeli svojo milost. Ali
pogosto misliš na to, da je molitev
vedno bila in bo edino orožje Opus
Dei? Kako s tem orožjem braniš
služenje Opus Dei Cerkvi? Gotovo je,
da bomo duha, ki smo ga prejeli od
našega Očeta, toliko ljubili in
vzdrževali, kolikor bolj bomo duše

molitve.

Nauki našega Očeta o molitvi
vsebujejo neizmerno bogastvo in so
nadvse uporabni. Kdo od nas se ni že
kdaj čutil upodobljenega v tistih
stavkih iz katere od njegovih pridig?
»V teku

teh let so k meni prihajali
posamezniki, ki so mi skrušeni od
žalosti dejali: Oče, ne vem, kaj se
dogaja z mano, utrujen sem in
hladen; moja pobožnost, ki je bila
prej tako gotova in preprosta, se mi



zdi kot nekakšna komedija … Tistim,
ki gredo skozi tako stanje, in vsem
vam odgovarjam: komedija? Velika
stvar! Gospod se igra z nami kakor
Oče s svojimi otroki. V Svetem pismu
beremo: ludens in orbe terrarum (Prg
8, 31) – on se igra na vsem
zemeljskem krogu. Toda Bog nas ne
zapusti, saj takoj doda: deliciæ meæ
esse cum filiis

hominum, moje veselje je pri
človeških otrocih. Gospod se igra z
nami! In ko se nam zdi, da igramo
nekakšno komedijo, ker se čutimo
ledeno hladne in apatične; ko smo
nezadovoljni in brez volje; ko nam je
težko izpolnjevati naše dolžnosti in
dosegati duhovne cilje, ki smo si jih
zastavili, je prišel čas, da pomislimo,
da se Bog igra z nami in pričakuje, da
bomo znali pogumno in odločno
uprizoriti svojo komedijo.«[18]

Nočem končati teh vrstic, ne da bi
omenil nekaj najpomembnejših



obletnic v tem mesecu. 7. julij bomo
preživeli še bližje don Álvaru, saj je
na ta dan zaprosil za sprejem v Delo.
16. julija je praznik Karmelske
Matere Božje, kar logično pomeni
poseben spomin na sestro našega

Očeta, teto Karmen, ki je toliko
prispevala k družinskemu vzdušju v
centrih Opus Dei. Poleg tega bomo na
ta dan še posebej priporočili verne
duše v vicah in jih zaupali
posredovanju naše nebeške Matere. 

Kakor vas neprestano prosim,
ostanímo združeni v molitvi.
Prosímo drug za drugega, za
apostolska dela po vsem svetu, za
namene svetega očeta. Pred
tabernakelj, v trenutkih
premišljevalne molitve, lahko
Gospodu prinesemo goreča
prizadevanja, ki napolnjujejo našo
dušo, ter prosimo za posredovanje
Devico Marijo in svetega Jožefa,



angele varuhe in svetega Jožefmarija,
našega ljubljenega Očeta.

Z veseljem vam tudi napišem, da sem
v soboto, 18. junija odpotoval na otok
Sardinijo, v Cagliari, kjer sem molil
pred tamkajšnjo zavetnico Devico
Marijo iz Bonarie. Vem, da je sveti
Jožefmarija molil za to deželo in
prepričan sem, da bodo mnogi
Sardinijci velikodušno odgovorili na
Gospodove klice prav zaradi te
prošnje našega Očeta. Pomagajmo
jim, saj nam tudi

od tam pomagajo z odprtimi rokami.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš Oče

+ Javier

Pamplona, 1. julij 2011.

[1] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 164.



[2] Blaženi Janez Pavel II., Apostolsko
pismo Ob začetku novega tisočletja
(Novo Millennio Ineunte), 6. 1. 2001,
št. 32.

[3] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 4. 5. 2011.

[4] Lk 11, 1.

[5] Mt 6, 9-10.

[6] Prim. 1 Pt 1, 18-19.

[7] Prim. Kongregacija za nauk vere, 
O meditaciji, 15. 10. 1989, št. 29.

[8] Mt 26, 41.

[9] Zapiski z družinskega srečanja,
september 1973.

[10] Rim 8, 26.

[11] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, september
1973.



[12] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 11. 5. 2011.

[13] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 1972.

[14] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 11. 5. 2011.

[15] Prav tam. Prim. Kongregacija za
nauk vere, O meditaciji, 15. 10. 1989,
št. 30.

[16] 1 Jn 4, 19.

[17] Katekizem Katoliške cerkve, št.
2567.

[18] Sveti Jožefmarija, Božji prijatelji
(Amigos de Dios), št. 152.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/prelatovo-pismo-julij-2011/

(16. Dec. 2025)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-julij-2011/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-julij-2011/

	Prelatovo pismo (julij 2011)

