
opusdei.org

Prelatovo pismo
(julij 2010)

Spremeniti delo v molitev k
Bogu: to je temeljno sporočilo,
na katerega mnoge kristjane
spominja izobraževanje, ki ga
nudi Opus Dei. Vanj se prelat
Opus Dei poglobi v svojem
pismu meseca julija.

29. Jul. 2010

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

Preteklo je že petintrideset let, odkar
je 26. junija 1975 Bog poklical našega



Očeta, da bi v nebesih večno užival
Njegovo pričujočnost. Kakor ob
prejšnjih obletnicah se je nešteto
ljudi udeležilo maš v čast svetemu
Jožefmariju, ki so bile obhajane ob
njegovem liturgičnem prazniku po
vsem svetu. Od vsepovsod se je h
Gospodu dvigala intenzivna zahvala,
ker je svetu in Cerkvi dal pastirja,
kakršen je naš sveti ustanovitelj, ki je
vzor krščanskega vedenja in
dragocen priprošnjik v vseh naših
potrebah, duhovnih in materialnih.

Poleg tega nam je ta nedavni praznik
ponujal priložnost za temeljito
premišljevanje sporočila svetega
Jožefmarija, katerega je razširjal po
božji volji med ženskami in moškimi:
da s pomočjo milosti zmoremo in
moramo doseči svetost, torej
popolnost ljubezni, polno enotnost z
Bogom, preko zvestega in dovršenega
poklicnega dela ter sredi vseh ostalih
okoliščin v življenju.



Poglobimo se v jedro tega nauka:
potrebo po tem, da se trudimo
spreminjati delo – katero koli delo,
ročno ali intelektualno – v resnično
molitev. Evangelij jasno pravi, da je
potrebno vedno moliti in se ne
naveličati[1]; in sveti Pavel, ki je
oznanjal ta nauk, dodaja: sine
intermissione orate[2], neprenehoma
molite. To priporočilo ima moč
ukaza. Toda ne bi ga bilo mogoče
prenesti v prakso, če bi si ga napačno
razlagali v smislu, da je treba
nenehno moliti ustno ali v mislih: to
bi bilo v naših zemeljskih okoliščinah
nemogoče. Naloge, ki nas zaposlujejo
– družinske, poklicne, družbene,
športne itd. – velikokrat zahtevajo
popolno pozornost našega spomina
in razuma, trdno prizadevanje naše
volje; in nismo omenili potrebe po
tem, da tudi spanju posvetimo
potrebno število ur. Ob tem sem se
spomnil veselja svetega Jožefmarija,
ko je potem, ko je mnoga let učil, da
lahko celo spanje spremenimo v



molitev, prebral neko besedilo
svetega Hieronima, v katerem je
izražena prav ista misel.[3]

To nujno Učiteljevo prošnjo moramo
premišljevati v njeni resnični globini.
Vabi nas, da celotno človeško
življenje, v vseh njegovih dimenzijah,
oživimo z željo, da bi ga spremenili v
molitev, ki postane nekaj stalnega,
kot bitje srca[4], čeprav se pogosto
ne izraža z besedami. Tako je učil
sveti Jožefmarija svoje hčere in
sinove ter vse ljudi, ki se želijo
posvečevati v skladu z duhom Dela.
Ponavljal je: Orožje Opus Dei ni
delo, temveč molitev. Zato
spreminjamo delo v molitev in
imamo kontemplativno dušo[5].

Spreminjati delo v molitev. To
vsakodnevno prizadevanje, da bi v
najrazličnejših okoliščinah našega
življenja ravnali kot kontemplativne
ženske in moški, nam kaže vzvišeni
cilj, kakor je svetost, ki – bodimo



prepričani – s pomočjo milosti
postane dosegljiva. »Nujno potrebno
je živeti duhovnost, ki vernikom
pomaga, da se posvečujejo s svojim
delom,«[6] je dejal papež ob liku
svetega Jožefa. Samo tako, da
postavimo običajno delo v tesno
povezanost z gorečnostjo po svetosti,
je za veliko večino kristjanov mogoče
resno stremeti k polnosti
krščanskega življenja.

V spomin mi prihajajo zahvale, ki so
privrele iz duše našega Očeta, ko je
bral pisma svojih hčera in sinov. Zelo
je bil ganjen, ko mu je neki kmet,
vernik Dela, povedal, da ko zgodaj
zjutraj vstane, že prosi Boga, da bi si
naš Oče v spanju odpočil. Potem je še
dodal, da ko s traktorjem orje brazde
v zemljo, moli Spomni se in druge
molitve. Naš ustanovitelj je bil zelo
vesel, ko se je prepričal o resničnosti
kontemplativnega življenja sredi
kmečkega dela.



V apostolskem pismu, ki ga je napisal
na začetku novega tisočletja in v
katerem vabi k svetosti, se božji
služabnik Janez Pavel II. izrazi tako:
»Tega ideala popolnosti ne smemo
narobe razumeti, kakor da
predpostavlja neke vrste izredno
življenje, ki ga lahko živijo samo
nekateri 'geniji' svetosti. Poti svetosti
so najrazličnejše in se prilagajajo
poklicanosti vsakega človeka posebej
(…). Čas je, da ponovno vsem
prepričljivo predlagamo to ''visoko
raven'' običajnega krščanskega
življenja. Celotno življenje
cerkvenega občestva in krščanskih
družin bi moralo iti v to smer.«[7]

Naš Oče je spet in spet ponavljal ta
nauk in zatrjeval, da 
kontemplativnost ni stvar
privilegiranih. Na slikovit način, da
bi se bolj vtisnilo v poslušalce, je
pravil: Nekateri ljudje z osnovnim
poznavanjem religije mislijo, da so
kontemplativni ljudje ves dan v



nekakšni ekstazi. In to pomeni zelo
veliko nevednost. Menihi se v
svojih samostanih ves dan
posvečajo tisoč opravilom: čistijo
hišo in se ukvarjajo z delom, s
katerim se preživljajo. Redovniki
in redovnice, ki živijo
kontemplativno življenje, mi
pogosto pišejo z veseljem in
naklonjenostjo do Dela in pravijo,
da veliko molijo za nas. Razumejo,
česar ne razume veliko ljudi – naše
svetno in hkrati kontemplativno
življenje sredi sveta, sredi časnih
dejavnosti. Naša celica je ulica: to
je naša odmaknjenost. Kam se
zapre sol? Prizadevati si moramo,
da ne bi nič ostalo omledno. Torej,
naša odmaknjenost morajo biti vse
stvari tega sveta.[8]

Prav tako kakor telo potrebuje zrak,
da lahko diha, ter kroženje krvi, da
se ohranja pri življenju, tako je za
dušo potrebno, da ostane v stiku z
Bogom skozi vseh štiriindvajset ur v



dnevu. Zato resnična pobožnost
vzpodbuja k temu, da vse usmerjamo
h Gospodu: delo in počitek, veselje in
bolečino, uspehe in polome, spanje in
budnost. Kakor je zapisal don Álvaro
leta 1984, »med časnimi opravili in
duhovnim življenjem ter med delom
in molitvijo ne more obstajati zgolj
bolj ali manj uspešno 'premirje',
temveč popolna spojitev, brez
ostankov. Delo hrani molitev, in
molitev prepoji delo.«[9]

Da bi dosegli ta cilj, je poleg pomoči
milosti potreben tudi nenehni osebni
trud, ki se pogosto uresničuje v
majhnih podrobnostih: izreči
pobožen vzklik ali kratko ustno
molitev, medtem ko se vozimo ali
hodimo ali pa imamo odmor med
delom; nameniti ljubeč pogled
podobi Križanega ali Marijini podobi,
ki smo jo diskretno namestili na naše
delovno mesto itd. Vse to pripomore,
da v duši obdržimo živo smer, ki je v
temelju usmerjena h Gospodu, in jo



poskušamo vsakodnevno povečevati
pri sveti maši ter v trenutkih, ki so
namenjeni izključno premišljevalni
molitvi. Čeprav smo osredotočeni na
različna opravila, saj se naš um
popolnoma potopi v izvrševanje
različnih nalog, duša ostane trdno v
Gospodu ter je z Njim v dialogu, ki ga
ne sestavljajo besede, niti ne zavedne
misli, temveč ljubezen srca, želja, da
bi vse delali iz ljubezni, tudi
malenkosti, ter mu izročali vse, kar
nas zaposluje.

Ko delujemo s takšnim
prizadevanjem, se poklicno delo
spremeni v borišče, kjer se urijo
najrazličnejše kreposti, človeške in
nadnaravne: delavnost, red, dobra
uporaba časa, stanovitnost za to, da
dokončamo delo, skrbnost v majhnih
stvareh, … in tolike male pozornosti
do drugih, ki so izrazi iskrene in
obzirne ljubezni do bližnjega.



Prepričajte se, da ni težko
spremeniti dela v dialog molitve.
Samo izročimo ga in veselo na
delo; Bog je že slišal, nas že
opogumlja. Dosezimo stil
kontemplativnih duš, sredi
vsakdanjega dela! Ker nas
prevzema gotovost, da nas gleda
On, ob tem pa nas prosi za kakšno
novo premagovanje: majhno žrtev;
nasmeh osebi, ki nas moti; to, da
začnemo z najbolj neprijetnim, a
najbolj nujnim opravilom; da smo
pozorni na podrobnosti pri redu;
da vztrajamo v izpolnjevanju
dolžnosti, ko pa bi bilo tako lahko
odnehati; da ne puščamo za jutri,
kar moramo dokončati danes – vse
zato, da bomo razveselili Njega,
našega Očeta Boga! In morda na
diskretno mesto, kjer ne privlači
pozornosti, tebi pa služi kot
opomnik kontemplativnega duha,
lahko postaviš križ – priročnik za
tvojo dušo in razum, s katerim se
naučiš lekcije služenja[10].



Z enako močjo, s kakršno je
vzpodbujal k spreminjanju dela v
molitev, je naš Oče vztrajal tudi pri
tem, kako potrebno je ne zanemarjati
časa, posvečenega izključno
Gospodu: pogosta maša in obhajilo,
trenutki osebne molitve, molitev
rožnega venca in druga dejanja
pobožnosti, ki so razširjena v Cerkvi.
Posvečajmo se jim toliko bolj
pozorno, kolikor več težav se pojavi
zaradi natrpanega delovnega urnika,
utrujenosti ali trenutkov 'suhote', ki
se slej ali prej pojavijo v življenju
vsakogar od nas. Don Álvaro nas je
spominjal: »Tega ne smemo doživljati
kot prekinitev časa, namenjenega
delu; to niso premori v poteku
delovnega dne. Ko molimo, ne
zapustimo 'posvetnih' dejavnosti z
namenom, da bi se zatopili v 'svete'.
Nasprotno, molitev je najbolj
intenziven del kristjanove drže, ki ga
spremlja v vsem njegovem
delovanju, in ki ustvarja najglobljo
vez – ker je najbolj intimna vez –



med že narejenim delom in tistim, ki
ga bomo opravljali neposredno
zatem. Hkrati pa prav v delu najde
snov, s katero oživlja ogenj
premišljevalne in ustne molitve:
vedno nove vzpodbude za češčenje,
hvaležnost, zaupno izročitev
Bogu.«[11]

Čez nekaj dni bom odpotoval v
Ekvador, Peru in Brazilijo, da bi bil s
svojimi hčerami in sinovi in jih
opogumljal pri njihovem
apostolskem delu. Prosim vas, da me
kot vedno spremljate na tem
potovanju z vašo molitvijo, z
izročanjem vašega dela oziroma
počitka – tisti, ki sedaj uživate čas
počitnic. Tudi v teh dneh pazite na
odnos z Bogom, kakor nas je naučil
naš Oče: Vedno sem počitek
razumel kot umik od dnevnih
opravil, nikdar kot dneve
brezdelja. Počivati pomeni
opomoči si: nabrati moči, ideale,
načrte ... Skratka: zamenjati



zaposlitev, da bi se potem — z novo
vedrino — vrnili k običajnim
opravkom.[12]

V tem mesecu se bo dopolnila
petinsedemdeseta obletnica, odkar je
predragi don Álvaro Gospodu
odgovoril: Tukaj sem! Njegovemu
posredovanju zaupam vašo in mojo
zvestobo, da bo celostna vsak dan in
da me boste podpirali v mojih
namenih.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš Oče

+ Javier

Pamplona, 1. julij 2010

[1] Lk 18, 1.

[2] 1 Tes 5, 17.

[3] Prim. Sveti Hieronim, Razprava o
psalmih, Komentar psalma I (Tratado



sobre los Salmos, Comentario al
Salmo I) (CCL 78, 5–6).

[4] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št 8.

[5] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 23. 5. 1959.

[6] Benedikt XVI., Homilija, 19. 3.
2006.

[7] Janez Pavel II., Apostolsko pismo 
Novo Millennio ineunte, 6. 1. 2001, št.
31.

[8] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 30. 10. 1964.

[9] Don Álvaro del Portillo, Il lavoro
si trasformi in orazione, članek,
objavljen v reviji "Il Sabato", 7. 12.
1984 ("Rendere amabile la verità",
Libreria Editrice Vaticana, Rim 1995,
str. 649).

[10] Sveti Jožefmarija, Božji prijatelji,
št. 67.



[11] Don Álvaro del Portillo, cit., str.
650–651.

[12] Sveti Jožefmarija, Brazda, št. 514.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/prelatovo-pismo-julij-2010/

(9. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-julij-2010/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-julij-2010/

	Prelatovo pismo (julij 2010)

