
opusdei.org

Prelatovo pismo
(julij 2009)

V pismu, s katerim se ta mesec
obrača na vernike Dela, msgr.
Javier Echevarría spodbuja k
hvaležnosti za dar vsakega
duhovnika, kajti “duhovništvo
je ljubezen Jezusovega srca”.

18. Jul. 2009

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove! 

Ker je bil šele pred kratkim praznik
svetega Jožefmarija, se moje srce in
moje misli obračajo k našemu Očetu,



in želim se vedno znova, pogosto in
še bolj zatekati k njegovemu
posredovanju. Ko premišljujemo o
njegovem duhovniškem liku, o
njegovem popolnoma velikodušnem
odgovoru na to, kar mu je Gospod
pokazal 2. oktobra leta 1928,
ponovno odkrijemo neizmerno
učinkovitost svetega duhovnika.
Kolikokrat nam je razlagal, da se
duhovniki ne zveličajo sami: vedno
jih spremlja velika množica duš! Zato
je potrebno, da kristjani neutrudno
molimo za svetost božjih
služabnikov, da bi se v polnosti dajali
v službi, ki so jo prejeli, ter da bi
zvesti svojemu poklicu odprli pot v
nebesa neskončni množici ljudi. 

Ta premišljevanja mi vztrajno
prihajajo na misel v teh prvih tednih 
leta duhovništva, ki ga je papež
razglasil 19. junija, na slovesni
praznik svetega Jezusovega srca.
Papež je v svoji pridigi dejal, da če je
resnica, da je Jezusovo povabilo,



naj ostanemo v njegovi ljubezni
(prim. Jn 15, 9), namenjeno
vsakemu krščenemu (…), to
povabilo za nas duhovnike odmeva
še močneje; še posebno to
popoldne, ki je slovesen začetek
leta duhovnikov, ki sem ga
razglasil ob sto petdeseti obletnici
smrti svetega Arškega župnika [1]. 

Sveti Janez Marija Vianney je
zavetnik in vzor božjim služabnikom
zaradi svoje neizmerne ljubezni do
Boga in svoje goreče prizadevnosti za
odrešenje ljudi. Bil sem priča
naklonjenosti, katero mu je izkazal
naš Oče, ko ga je ob neki priložnosti
šel počastiti v Ars, da bi mu
priporočil svetost duhovnikov ter
odnose Opus Dei s škofi. Za prav to
ga v sledečih mesecih prosímo mi
vsi. 

Katekizem katoliške Cerkve povzema
izraz svetega arškega župnika, ki ga
je Benedikt XVI. citiral te dni:



“Duhovništvo je ljubezen Jezusovega
srca [2].” Kako velika resnica je
zajeta v teh besedah! In papež
vzklikne: Kako se ne bi z
ganjenostjo spominjali, da je poslal
dar naše duhovniške službe
neposredno iz tega Srca? Kako naj
pozabimo, da smo bili mi,
duhovniki, posvečeni zato, da bi
ponižno in pooblaščeno služili
skupnemu duhovništvu vernikov?
Naše poslanstvo je nepogrešljivo
za Cerkev in za svet, ki zahteva
polno zvestobo Kristusu in
neprenehno enost z Njim [3]. 

Klic k duhovništu je zelo poseben
Božji dar človeštvu, da bi sadovi
odrešenja lahko prišli k ljudem ob
vsakem času in v vsakem kraju. Naš
Oče, kakor je logično, je to neizmerno
cenil. Izraz Jožefmarija, duhovnik je
na njegovih ustnicah in na njegovem
peresu dobil poseben ton. 
Duhovništvo je nekaj največjega
na svetu,je pravil.Dovolj nam je, da



zgolj pomislimo na to, kaj pomeni
čudež, da Jezus vsak dan prihaja
na zemljo. Naša nebeška Mati –
kako zelo jo moramo ljubiti, bolj
kot njo samo še Boga! – je samo
enkrat omogočila, da je Jezus
prišel na zemljo: fiat mihi
secundum verbum tuum!(Lk 1, 38)
[4]. 

Naš ustanovitelj je hkrati, kar je
očitno – tudi zaradi specifičnega
poslanstva Opus Dei –, neizmerno
cenil krščansko poklicanost vernih
laikov; Gospod ga ni zaman izbral, da
bi na svetu odprl stezo Dela, poti
posvečevanja v poklicnem delu in
izpolnjevanju običajnih kristjanovih
dolžnosti [5]. Že v tridesetih letih
prejšnjega stoletja, ko se je komajda
kdaj omenjala univerzalna
poklicanost k svetosti in k apostolatu
– to je bilo nekaj precej neznanega –,
je sveti Jožefmarija ljudem, ki so se
približali njegovemu duhovniškemu
delovanju, pokazal dostojanstvo



krščanske poklicanosti in jim
pomagal odkriti duhovno bogastvo,
vsebovano v krstu; med drugim, da
so vsi kristjani, moški in ženske,
deležni edinstvenega Kristusovega
duhovništva, da imajo vsi duhovniško
dušo in da si morajo zato z vsemi
svojimi močmi – prav tako kot
duhovniki – prizadevati za svetost in
povečevati v svojih srcih gorečnost
po odrešitvi duš.

To je bil njegov nenehni napev, z
vedno novimi toni zaljubljene duše,
do konca njegovega življenja. Na dan
njegovega prehoda v nebesa je na
srečanju s svojimi hčerami ponovno
potrdil: Ve imate duhovniško dušo,
to vam pravim vsakokrat, ko
pridem sem. Vaši neposvečeni
bratje in sestre imajo prav tako
duhovniško dušo. Zmorete in
morate pomagati s to duhovniško
dušo, ter z Gospodovo milostjo in
službenim duhovništvom v nas,



duhovnikih Dela, bomo izvrševali
učinkovito delo[6]. 

V njegovih spisih ter v njegovih
srečanjih z verniki v najrazličnejših
krajih je sveti Jožefmarija
pojasnjeval ta nauk s konkretnimi
primeri, ki so vzpodbujali k
delovanju v skupnem duhovništvu.
Na primer, ko je odgovarjal na neko
vprašanje, ki so mu ga zastavili o tej
temi, je leta 1970 pojasnil: Vsi smo
deležni Kristusovega duhovništva.
In ne učim vas ničesar novega, ker
to isto piše sveti Peter (prim. Pt
2,9). Vsi imate kraljevo
duhovništvo. Jaz, ker sem
duhovnik, imam poleg tega
službeno duhovništvo. In to
kraljevsko duhovništvo iz nas
naredi sveto ljudstvo, izbrano
ljudstvo, božje ljudstvo. Ali
ugotavljaš, da je tako? Če ti
pripadaš božjemu ljudstvu, ki ga je
izbral On, moraš biti branilec
božjih pravic in pravic človeškega



bitja. Z vsemi boš dober; ko boš
delal, kar ti ne bo prav nič drago,
boš to naredil zaradi ljubezni,
zaradi ljubezni do Jezusa
Kristusa, ker je takšna njegova
volja. To boš naredil tudi zato, ker
boš mislil na vse človeštvo. Tu
imaš nekaj posledic tistega
kraljevskega duhovništva, o
katerem je govoril sveti Peter[7]. 

Drugi vatikanski koncil, ko
obravnava odnose med službenim
duhovništvom in skupnim
duhovništvom vernikov, potrjuje:
“Čeprav različni po svojem bistvu in
ne le po stopnji, se urejajo drug po
drugem, saj so oboji na svoj način
deležni edinega Kristusovega
duhovništva. Službeno duhovništvo
zaradi svete oblasti, ki jo uživa,
oblikuje in vodi duhovniško ljudstvo,
pripravlja evharistično žrtev v
Kristusovi osebi in jo daruje v imenu
vsega božjega ljudstva. Verniki za
razliko po svojem kraljevskem



duhovništvu pristopajo k daru
evharistije in ga izvršujejo v
sprejemanju zakramentov, v molitvi
in zahvali, preko pričevanja s svetim
življenjem, v odpovedi sebi in v
dejavni ljubezni [8].” 

Tisto, kar je duhovnikom lastno in
specifično, je služenje vernikom z
njihovo službo, tako da omogočijo in
olajšajo izvrševanje skupnega
duhovništva, prejetega pri krstu. Od
tu potreba, da Kristusovi služabniki
odgovorimo z vsemi svojimi močmi
na tako velik dar, ki smo ga prejeli. V
tem okviru je zasnovano duhovniško
leto, ki se je pravkar začelo. 

Da bi klic k svetosti in k apostolatu
prodrl globoko v življenje vernih
laikov in da ne bi ostalo zgolj pri
besedah, je duhovnikovo delo
nepogrešljivo. Samo on je učitelj, ki s
sveto avtoriteto oznanja božjo
besedo. Samo duhovnik lahko podeli
božje odpuščanje v zakramentu



pokore in vodi duše kot dobri pastir
po poteh večnega življenja. Samo
duhovnik je prejel moč, da pri sveti
maši posveti Kristusovo telo in kri, ko
izvršuje svojo službo, tako da vsi
lahko vstopijo v oseben in
neposreden stik z velikonočno
skrivnostjo ter prejmejo sveto
obhajilo, nujno potrebno hrano
dušam na nadnaravnem potovanju. 

To so razlogi, ki bi nas morali
spodbuditi k molitvi za zvesto
služenje duhovnikov. Pravijo, da
imajo duhovniki takšno ljudstvo,
kakršnega si zaslužijo, in da imajo
verniki takšne duhovnike, kakršne si
zaslužijo. Torej moramo v resničnem
občestvu svetih povzdigniti našo
vsakodnevno molitev za duhovnike
in za ljudi. Z našim vsakodnevnim
bojem za osebno svetost moramo
prositi Gospoda, kar ponavljajo v
Latinski Ameriki: Gospod, daj nam
svetih duhovnikov! Taka molitev bo
zmeraj prava in vedno aktualna in



vemo, da bo to dobro za vse, če bomo
vsi od nebes izprosili svetost
duhovnikov. Ta vsakodnevna
odgovornost je stvar vseh nas. Ali
molimo tako, vsak dan? Ali vabimo
še druge, da se pridružijo tej prošnji?

S kakšno ljubeznijo se je naš Oče lotil
te naloge! Da bi vzpodbudil tiste, ki
so ga poslušali, so bile njegove
besede prepričljive ter so hkrati
izražale nujnost, in vedno ga je
vodila vera v občestvo svetih. Ne
poznam slabih duhovnikov, je
rekel. Vem, da obstajajo nekateri,
ki so šibki, slabotni, morda
strahopetni. Toda slabi – ne! [9]. In
ob neki drugi priložnosti: Ali ni tako
morda zaradi tega, ker jim ne
pomagate dovolj? Ali molite za
duhovnike? Ali znate ravnati,
kakor so ravnali dobri Noetovi
sinovi? (…). Imejte vsaj malo
sočutja, ljubezni do bližnjega. Ne
obrekujte. Odpuščajte,
opravičujte, molite[10]. 



Hčere in sinovi moji, dvignimo v
nebo naše molitve, polne zaupanja in
optimizma, za Cerkev, za svetost
duhovnikov in božjega ljudstva.
Prosímo, da bi se v vseh narodih
povečalo število ljudi, ki iščejo
Kristusa, ki se obračajo h Kristusu, ki
se zaljubijo v Kristusa. Tisto
Gospodovo prigovarjanje žetev je
velika, delavcev pa malo. Prosite torej
Gospoda žetve, naj pošlje delavcev na
svojo žetev [11], je vedno aktualno.
To je nenehno poudarjal naš Oče. V
neki meditaciji iz leta 1964 se je
izrazil na sledeč način: Ko
pomislimo, otroci moji, na lakoto
po resnici, ki obstaja v svetu; na
plemenitost mnogih src, ki nimajo
luči; na mojo in vašo šibkost in na
šibkost mnogih, ki imamo razloge,
da smo oslepljeni od Kristusove
luči; ko čutimo potrebo, da sejemo
Kristusovo blagovest, da bi se
lahko izvedla ta žetev življenja, ta
košnja cvetja, se spomnimo – to
smo velikokrat premišljevali – na



Kristusa, ko je lačen hodil po
palestinskih poteh (…). 

V tistem času je šel Jezus v soboto
skozi žitna polja. Njegovi učenci so
postali lačni. Začeli so smukati klasje
in jesti zrnje (Mt 12, 1).Tudi oni,
kakor sedaj mi, so verjetno mislili na
nujnost tega, da širijo blagovest,
medtem ko so hodili po žitnem polju
ter med dlanmi meli polno klasje in
lačni jedli zrnje. Messis quidem
multa. Žetev, množica ljudi, ki so
živeli takrat, in tistih, ki so prišli
kasneje, je bila velika. Messis quidem
multa, operarii autem pauci(Mt 9,
37): žetev je velika, toda delavcev je
malo. Ali vam ne govorim ravno tega
tolikokrat na tisoč različnih načinov?
(…) Treba se je obrniti na Gospoda:
rogate ergo Dominum messis ut
mittat operarios in messem suam(Mt
9, 38); prosite torej gospoda žetve, naj
pošlje delavcev na svojo žetev [12].



Moje hčere in sinovi, caritas Christi
urget nos [13], Kristusova ljubezen
nas priganja. Kakor pri svetem
Jožefmariju, morajo ta razmišljanja
svetega Pavla priti zelo globoko v
nas. Vsemogočni Bog, vir vseh
milosti, je zavzet za vsakogar izmed
nas. Odgovorimo na tako veliko
milost z zaljubljenostjo, ki bo rasla
dan za dnem, prepričani, da je
njegov klic vedno nov, najboljši, in
treba je odgovoriti z iskrenostjo in
stalnostjo, z željo, da v svojem
življenju uresničimo besede iz
Svetega pisma: Ecce ego, quia vocasti
me [14], tukaj sem, ker si me klical.
Biti kristjani, biti božji otroci, s
poznavanjem teh milosti in resnic,
vključuje zahtevnost velikodušnosti
brez meja. Da, vse moramo
navdušiti, da bodo živeli, kar piše naš
Oče v Poti: Pojdite z nami po sledeh
ljubezni [15]. 

Po drugi strani pa Bog potrebuje
mnoge in svete duhovnike, da bi bilo



veliko družinskih očetov in mater,
mladih in starejših oseb, ljudi iz vseh
razmer, ki bodo resno vzeli klic k
svetosti in k apostolatu, ki so ga
prejeli pri krstu. Papež je pojasnil: 
“Prosite torej Gospoda žetve”
pomeni tudi: ne moremo
“proizvajati” poklicev, priti morajo
od Boga. Ne moremo rekrutirati
ljudi, kakor se morda dogaja v
drugih poklicih, preko dobro
premišljene propagande, če tako
rečemo, preko primernih strategij.
Klic, ki prihaja iz Božjega srca,
mora vedno najti stezo, ki pelje k
človeškemu srcu. Prav zato, da bi
prišel v človeška srca, je potrebno
tudi naše sodelovanje. Seveda,
prositi za to Gospoda žetve pomeni
predvsem moliti za ta namen,
pretresti njegovo srce in mu reči:
“Naredi to, prosim. Prebudi ljudi.
Prižgi v njih navdušenje in veselje
do Evangelija. Naredi, da bodo
razumeli, da je to bolj dragocen
zaklad kot katerikoli drug, in da



ga, kdor ga odkrije, mora
posredovati drugim [16].”

Tolikokrat sem videl, kako je našega
Očeta použivala gorečnost po dušah:
vse, karkoli je naredil, se mu je zdelo
malo, in hotel je še več, da ne bi
ničesar ukradel božji slavi in
služenju ljudem. Ali se obnašamo
tako? Ali ljubimo Boga vsak dan z
novo ljubeznijo? Ali z našim
vedênjem pokažemo, kako ljubiti
Boga? 

Ta mesec bom šel v Nemčijo,
Portoriko in Mehiko. Spremljajte me
pri molitvi pri Guadalupski Materi
božji, tesno združeni z mojimi
nameni, tako kot smo vsi storili, ko je
naš sveti ustanovitelj leta 1970
potoval v Mehiko. 

7. julija se spominjamo tistega
vzklika “Tukaj sem”, ki ga je izrekel
don Alvaro, in ga vsakodnevno
obnavljal. Zatecimo se k njegovemu



posredovanju, da nam izprosi
nezlomljivo zvestobo.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš Oče

+ Javier

Pamplona, 1. julij 2009.

[1] Benedikt XVI., Homilija ob
razglasitvi leta duhovnikov,
19.6.2009.

[2] Prim. Katekizem Katoliške Cerkve,
št. 1589.

[3] Benedikt XVI., Homilija ob
razglasitvi leta duhovništva,
19.6.2009.

[4] Sveti Jožefmarija, Pismo 8.8.1956,
št. 17.

[5] Molitev k svetemu Jožefmariju.



[6] Sveti Jožefmarija, Zapiski s
srečanja, 26.6.1975.

[7] Sveti Jožefmarija, Zapiski s
srečanja, 21.6.1970.

[8] II. Vatikanski koncil, dogm. konst. 
Lumen gentium, št. 10.

[9] Sveti Jožefmarija, Zapiski s
srečanja, 19.11.1972.

[10] Sveti Jožefmarija, Zapiski s
srečanja, 29.10.1972.

[11] Mt 9, 37–38.

[12] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
meditacije, 26.3.1964.

[13] 2 Kor 5, 14.

[14] 1 Sam 3, 6.

[15] Sveti Jožefmarija, Pot, št. 790.

[16] Benedikt XVI., Govor v Freisingu,
14.9.2006.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/prelatovo-pismo-julij-2009/

(8. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-julij-2009/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-julij-2009/

	Prelatovo pismo (julij 2009)

