
opusdei.org

Prelatovo pismo
(januar 2008)

S tem pismom nas msgr. Javier
Echevarría spominja, da
moramo kristjani – ob
spoštovanju svobode vsakega
človeka – širiti svojo vero, z
besedo in zgledom.

6. Feb. 2008

Predragi! Naj Jezus varuje moje
hčere in sinove!

Od 25. decembra nam vse govori o
rojstvu Kristusa, večne Besede Očeta,
ki se je učlovečila in rodila iz Marije



Device za naše odrešenje. V državah
krščanske tradicije ljudska pobožnost
na nešteto načinov izraža veselje ob
tej čudoviti skrivnosti. Mnogi moški
in ženske dobre volje, tudi
nekristjani, s katoličani delijo ideale
miru, pravičnosti in solidarnosti, ki
jih vzbuja ta praznik, kar je še en
dokaz tega, kako Kristusovo
sporočilo odgovarja na najgloblje
želje ljudi.

Vendar pa je pri božiču, če
pogledamo prek želja, ki jih vzbuja –
te so seveda pomembne, še posebej v
trenutkih, kot so današnji, ki jih
zaznamuje pomanjkanje miru v
mnogih državah in mnogih srcih –,
bistveno samo dejstvo, ki ga
praznujemo. Na to je spomnil sveti
oče nekaj dni pred praznikom: v
Betlehemu se je svetu prikazala Luč,
ki razsvetljuje naše življenje; razkrila
se nam je Pot, ki nas vodi v polnost
naše človečnosti. Če ne priznamo, da
je Bog postal človek, kakšen smisel



ima praznovati božič? Praznovanje se
izprazni. Predvsem mi, kristjani,
moramo z globokim in občutenim
prepričanjem potrditi resnico o
Kristusovem rojstvu, da pred vsemi
izpričamo zavest o izjemnem daru, ki
ni bogastvo samo za nas, ampak za
vse [1].

Božič nam ponovno pred oči postavi
nujnost, da sodelujemo s Kristusom
pri uresničevanju sadov odrešenja.
Dober zgled nam dajo pastirji iz
Betlehema: potem ko so pohiteli k
hlevu, kjer so našli Marijo, Jožefa in
dete, položeno v jasli, so se polni
veselja vrnili k svojemu delu. Bili so
notranje spremenjeni, hvalili in
slavili so Boga zaradi vsega, kar so
videli in slišali, in svojim sorodnikom
in sosedom so želeli čim prej
sporočiti veselo novico; tako so se vsi,
ki so to slišali, čudili vsemu, kar so
povedali pastirji[2]. In to kljub temu
da so bili pastirji, kot so pogosto še



danes, zadržani in ne ravno zgovorni
ljudje.

Ko človek občuti veliko veselje, bi rad
to sporočil svojim bližnjim. Želja je še
večja, ko gre za presežno življenje, ki
ga je Jezus prinesel na svet. To je
sreča, ki je ni mogoče skriti, kajti
krščansko poslanstvo v svoji naravi
nosi tudi apostolsko poslanstvo.
Veselje, da nas je Bog rešil, je
preveliko za eno samo srce. Sveti
Avguštin pravi, da kdor doseže
spreobrnjenje ene duše, reši tudi
svojo. Pomislite, kaj bi pomenilo
na pot Boga in Njemu v izročitev
pripeljati druge duše! Čudovito!
(...) Kajti dobro se širi samo po
sebi. Če sem jaz deležen nečesa
dobrega, bom gotovo jasno čutil
željo, da bi tudi drugi uživali isto
srečo[3].

Vendar pa se je mnogokje uveljavilo
napačno mnenje, da ni primerno
drugim govoriti o lastnih verskih



prepričanjih. Pravijo, da bi bilo to
vtikanje v zasebnost drugih in
napadanje njihove intimnosti.
Takšno mnenje moramo zavračati in
biti vedno pripravljeni izpolniti
upanje naše krščanske poklicanosti
[4], z iskrenimi željami, da bi v
ušesih naših sorodnikov, prijateljev
in znancev odzvanjala dobra novica
odrešenja.

Ne smemo se zadovoljiti s
pričevanjem z zgledom, ker samo
zgled – čeprav je nujno potreben – ne
zadostuje. Spomnimo se na očitek
Gospoda tistim, ki niso opozorili
ljudstva na nevarnost malikovanja: 
so nemi psi, ne morejo lajati,
sanjarijo, poležavajo in ljubijo spanje
[5].

Hčere in sinovi, ostanimo budni, da
ne bomo zaslužili te Gospodove graje;
tako bi prenehali biti sol zemlje in luč
sveta [6]. To se ne sme zgoditi.
Neguješ svoje apostolsko



prizadevanje, kot bi šlo za
nadnaravni vzgib? Kako prosiš
Gospoda, naj ti položi v usta
primerne besede v tvojih
vsakodnevnih pogovorih, tudi v
službenem okolju in v času počitka?
Možem in ženam je treba govoriti o
božji dobroti, ki se je pokazala s
prihodom božjega Sina na svet, in o
tem, da Gospod pričakuje naše
sodelovanje pri oznanjanju svojega
sporočila ljubezni, življenja in miru.

Pred nekaj tedni je Kongregacija za
nauk vere objavila Doktrinalno
sporočilo o nekaterih vidikih
evangelizacije, ki ga Benedikt XVI.
priporoča v razmišljanje vsem
vernikom [7]. Med drugim ta
dokument poudarja, da »iskreno
spodbujanje razuma in svobode
človeka za srečanje s Kristusom in
njegovim Evangelijem ni neprimerno
vmešavanje, temveč upravičena
daritev in služenje, ki lahko obogati
odnose med ljudmi« [8]. Še več:



»Dejavnost, prek katere človek
drugim sporoča pomembne dogodke
in resnice z verskega stališča in si
prizadeva, da bi jih sprejeli, ni samo
v globokem soglasju s človeškim
procesom dialoga, sporočanja in
učenja, temveč odgovarja tudi na
drugo pomembno antropološko
resničnost: človeku je lastna želja, da
bi tudi drugi uživali v njegovih
dobrinah« [9].

Seveda ob tem, kot tudi sicer, ne
samo spoštujemo zasebnost in
svobodo drugih, ampak ju tudi
branimo; zavračamo vsako obliko
nasilja. Zelo žive ohranjamo zgled in
nauke svetega Jožefmarija, ki nas je
učil: vedno sem branil svobodo
duha. Ne razumem nasilja: ne zdi
se mi primerno niti za
prepričevanje niti za
premagovanje [10].

Spominjam se vztrajanja našega
Očeta pri tej točki. Morda je do tega



prihajalo pogosteje takrat, ko se je
ponekod začela širiti ideja, da o veri
ni potrebno govoriti z drugimi in da
zadostuje pričevanje z lastnim
vedenjem. Sveti Jožefmarija se je na
tak pristop, ki bi lahko zaustavil
misijonarska prizadevanja Cerkve,
vedno odzival z apostolsko
odločnostjo. Trdil je: nujno je, da
moji otroci iščejo priložnosti za
pogovor in sporočanje teh
čudovitih novic, ki nam jih je
zaupal Gospod. Za krščansko delo
ni dovolj zgolj prisotnost[11].

Ko se je 2. vatikanski koncil bližal
koncu, nas je naš ustanovitelj
spodbujal, naj velike nauke tega
cerkvenega zbora prenesemo v
prakso. Predvsem nas je vabil, naj
ljudi tako v zasebnem kot javnem
življenju spominjamo na univerzalni
klic k svetosti in apostolatu, ki je bil
tako odločno izražen na koncilu.
Spodbujal nas je, naj z vsemi –
katoličani in nekatoličani, kristjani in



nekristjani – ohranjamo trajen
apostolski dialog, temelječ na resnici
in ljubezni. Sam je tako živel do
konca. Spominjam se, kako je
izkoristil vsako priložnost, da bi na ta
način služil ljudem.

V nekem obdobju je prevladovalo
mnenje, da je bolje, če se krščanske
vere ne izpostavlja drugim. Nekateri
so dialog celo razumeli kot pogovor,
v katerem je treba ob strani pustiti
resnice, ki jih uči Cerkev, kot bi bilo
vsako mnenje o Bogu in razkritih
resnicah enako vredno in
verodostojno. V takih okoliščinah je
sveti Jožefmarija, izhajajoč iz
Evangelija, razlagal mnoge primere
pridig in pogovorov, ki jih je Jezus
imel s svojimi bližnjimi. In vesel je
bil, ko se je prepričal, da so kristjani
skozi stoletja enako ravnali in sledili
zgledu Učitelja. Prvih dvanajst je – z
namenom širiti Evangelij – gojilo
čudovit dialog z vsemi ljudmi, ki so
jih srečali in ki so jih iskali na



svojih popotovanjih in romanjih.
Ne bi bilo Cerkve, če apostoli ne bi
vzdrževali tega nadnaravnega
dialoga z vsemi ljudmi. Kajti
krščanski apostolat ni drugega kot
to: ergo fides ex auditu, auditus
autem per verbum Christi (Rim 10,
17); vera je iz oznanjevanja,
oznanjevanje pa posredovanje
Kristusove besede [12].

V svoji nedavni encikliki o
krščanskem upanju papež ostro
izpostavi te nauke. Izhajajoč iz tega,
da je prizadevanje za svetost
neprenosljivo – nihče ne more
namesto nas osebno odgovoriti na
milost –, Benedikt XVI. razlaga: odnos
z Jezusom je odnos z angelom, ki se je
daroval v odrešenje vseh nas (prim. 1
Tim 2, 6). Če smo povezani z njim, nas
to dela soudeležene pri njegovi daritvi
»za vse« in postane naš način
življenja. Zaveže nas, da služimo
drugim [13]. Od tod prihaja želja
drugim sporočiti veselo novico



odrešenja. Naše poslanstvo božjih
otrok sredi sveta nas obvezuje, da
ne iščemo samo osebne svetosti,
temveč hodimo po poteh sveta ter
jih spreminjamo v steze, ki bodo
prek ovir duše pripeljale k Bogu
[14]. Povsem zanesljivo je (kajti to je
del prejetega klica), da Bog želi, da
napredujemo v osebnem apostolatu
prijateljstva in zaupanja, tako
značilnem za verne, ki sredi sveta
živijo božje poslanstvo, in konkretno
za tiste, ki jih navdihuje duh Opus
Dei.

Ta mesec mineva petinsedemdeset
let, odkar je sveti Jožefmarija dal
odločilen zagon apostolskemu delu z
mladimi, ki ga je sicer opravljal od
ustanovitve Opus Dei. Bilo je 21.
januarja 1933, ko je naš Oče prvič
okrog sebe zbral majhno skupino
mladih, da bi jim govoril o
krščanskem izobraževanju.



S kakšnim nadnaravnim občutkom, s
kakšnim veseljem in ljubeznijo je naš
ustanovitelj začel s to dejavnostjo!
Vendar pa, kot je večkrat spomnil, so
se tistega prvega krožka udeležili le
trije fantje, čeprav je prej govoril z
devetimi ali desetimi. Sveti
Jožefmarija pa ni obupal. Poln vere
in zaupanja v posredovanje Device in
svetega Jožefa je svoje delo še enkrat
priporočil nadangelu Rafaelu in
apostolu Janezu ter tem prvim
podelil blagoslov z Najsvetejšim.
Počasi premislimo njegove besede: 
ko se je končalo srečanje, sem s
temi fanti šel v kapelo, vzel
monštranco z Gospodom v
evharistiji, jo dvignil, blagoslovil
one tri ... in videl sem jih tristo,
tristo tisoč, trideset milijonov, tri
milijarde ... belih, črnih, rumenih,
vseh barv, vseh kombinacij, ki jih
lahko doseže človeška ljubezen. In
ostal sem brez besed, ker je to
resničnost (...). Ostal sem brez



besed, ker je Bog mnogo bolj
velikodušen [15].

Naslednji dan, v nedeljo 22. januarja,
so imeli prvo katehezo – skoraj nujno
pri apostolskem delu z mladino in
tudi drugimi –, in prišlo je nekaj
fantov, s katerimi je imel stike naš
Oče. Šli so v neko šolo na obrobju
Madrida, v četrti Borovcev (los
Pinos), kjer jih je pričakovalo
ogromno otrok. Ure izobraževanja,
kateheze ter obiski ubogih in
bolnikov, s čimer se je naš
ustanovitelj začel ukvarjati že mnogo
prej, so bili in bodo vedno
najtrdnejša osnova tega apostolata,
ki je, kot je vedno pravil naš Oče, kot
punčica našega očesa.

Seveda, breme in veselje vodenja
tega apostolata pade predvsem na
najmlajše vernike prelature in na
tiste, ki jim je ta naloga še posebej
zaupana. Moje hčere in sinovi,
pomislite na zaupanje Gospoda, ki v



vaše roke – da bi jih oblikovali, kot
kipar oblikuje glino – želi položiti
duše toliko deklet in fantov, ki
iskreno iščejo globlji smisel svojega
življenja. Dobro pripravite krožke in
pouk krščanskega nauka, prosite
Svetega Duha, naj vašim besedam da
moč, ki pritegne, in zaženite se v
pogovor s svojimi prijateljicami in
prijatelji, v apostolskem dialogu, ki
jih bo vodil h Kristusu, suaviter et
fortiter [16], dobrohotno in mogočno.

Ganljivo je, kako Benedikt XVI.
vztrajno govori, da je treba mlade
povabiti, da bodo velikodušni, da se
bodo približali Gospodu in mu
sledili. Poskrbimo, da bo odmev tega
dosegel ušesa mnogih, zaupajmo v
delovanje Svetega Duha in v
zmožnost služenja velikim idealom,
to pa je vedno značilnost mladih,
čeprav se zdi, da včasih zadrema v
njihovih srcih.



Z zaupanjem se obrnimo na svetega
Rafaela in svetega Janeza, zavetnika
tega dela, in tudi na svetega
Jožefmarija, ki je že pred toliko leti s
tem začel. Zapomnite si, da na ta
način pripravljate — pripravljamo —
prihodnost Cerkve ter krščansko
prihodnost družbe.

Z ljubeznijo vas blagoslavlja,

vaš Oče

+ Javier

Rim, 1. januar 2008

---------------------------------

[1] Benedikt XVI, Govor na splošni
avdienci, 19.12.2007.

[2] Prim. Lk 2, 16-20.

[3] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
nekega krožka, 29.12.1959.

[4] 1 Pt 3, 15.



[5] Iz 56, 10.

[6] Mt 5, 13-14.

[7] Prim. Govor na splošni avdienci,
19.12.2007.

[8] Kongregacija za nauk vere,
Doktrinalno sporočilo o nekaterih
vidikih evangelizacije, 3.12.2007, št.
5.

[9] Prav tam, št. 7.

[10] Sveti Jožefmarija, Pogovori, št.
44.

[11] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
nekega krožka, 25.8.1968.

[12] Sveti Jožefmarija, Pismo
24.10.1965, št. 13.

[13] Benedikt XVI., Enciklika. Spe
salvi, 30.11.2007, št. 28.

[14] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 120.



[15] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
nekega krožka, 19.12.1975.

[16] Prim. Mdr 8, 1.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
januar-2008/ (9. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-januar-2008/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-januar-2008/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-januar-2008/

	Prelatovo pismo (januar 2008)

