
opusdei.org

Prelatovo pismo
(februar 2013)

Ko je postal človek, je Božji Sin
prevzel popolno človeško
naravo. Prelat nas v tem pismu
vabi, naj preko evangelijskih
pripovedi spoznavamo, ljubimo
in gradimo odnos s Kristusovo
presveto človeškostjo v času
njegovega javnega delovanja.

6. Mar. 2013

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!



Ko premišljujemo o neskončni božji
ljubezni do ljudi, ki se izraža
predvsem v skrivnosti odrešenja, 
postanemo ganjeni. Tako naš Oče
začne svojo homilijo “Na poti k
svetosti”[1], in mislim, da si tudi mi
želimo takšno notranjo
razpoložljivost ob tem, ko
izgovarjamo veroizpoved. S kolikšno
hvaležnostjo jo izpovedujemo, ko
pravimo, da se je večna božja Beseda
po delovanju Svetega Duha
učlovečila v telesu Device Marije in
postala človek! Ob teh besedah se
globoko priklonimo in dvakrat na
leto pokleknemo, kajti tančica, ki je
zakrivala Boga, če se izrazimo na
tak način, se odstre in dotakne se
nas njegova nedoumljiva in
nedostopna skrivnost: Bog postane
Emmanuel, “Bog z nami”. Ko
poslušamo maše, ki so jih uglasbili
veliki mojstri sakralne glasbe, je
dejal sveti oče na neki nedavni
avdienci, (…) takoj opazimo, da se
pri teh besedah zadržijo na



poseben način, kot da bi hoteli z
univerzalnim jezikom glasbe
izraziti tisto, česar besede ne
morejo izraziti: veliko skrivnost
Boga, ki se učloveči, ki postane
človek.[2]

V preteklih mesecih smo s pomočjo
liturgije sledili Jezusovim korakom
na zemlji: najprej v delavnici v
Nazaretu, nato po poteh v Judeji in
Galileji. Predlagam vam, da se sedaj,
ko premišljujemo o tej veliki
skrivnosti učlovečenega Boga,
zadržimo pri različnih dogodkih
Gospodovega zemeljskega življenja.
Jezus se je resnično kot človek rodil v
Betlehemu in hodil med nami več kot
trideset let, v katerih je živel
popolnoma človeško življenje. Sveti
Jožefmarija nas je vzpodbujal, naj
mu bomo hvaležni, ker je prevzel
naše meso z vsemi iz tega
izhajajočimi posledicami. Bil je
vztrajen: Bog se ni preoblekel v
človeka, temveč se je učlovečil[3].



Drugi vatikanski koncil nas na to
spominja, ko govori o Božjem Sinu:
»S človeškimi rokami je delal, s
človeškim razumom je razmišljal, s
človeško voljo je deloval, s človeškim
srcem ljubil. Rojen iz Device Marije
je v resnici postal eden izmed nas, v
vsem nam enak razen v grehu.«[4]

Ko premišljujemo o Gospodovem
življenju, je zelo pomembno, da
obnovimo osuplost pred to
skrivnostjo, da pustimo, da nas
ovije veličina tega dogodka: Bog,
pravi Bog, Stvarnik vsega, je kot
človek prehodil naše poti, vstopil
je v človeški čas, da bi nam
spregovoril o svojem življenju
(prim. 1 Jn 1, 1–4).[5] Zato se s
pomočjo milosti poglobimo v
posledice dejstva, da je Bog postal
pravi človek: Jezus nam daje zgled,
kako naj ravnamo v slehernem
trenutku, v skladu z dostojanstvom,
ki nam ga je pridobil: kot resnični
božji otroci. Med liturgičnim letom se



bomo z novim pomenom zopet
spominjali njegovih
najpomembnejših naukov.
Poskušajmo jih osebno ponotranjiti
ter jih obnavljati v svojem
vsakdanjem življenju: to je gotova
pot – druge poti ni – za doseganje
svetosti, h kateri Gospod kliče vse
kristjane. On sam je v evangeliju
poudaril: Jaz sem pot, resnica in
življenje. Nihče ne pride k Očetu
drugače kot po meni.[6]

Sveti Jožefmarija je že od zgodnje
mladosti tistim, ki so se udeleževali
njegovega pastoralnega dela – ter
tistim, ki jih je sam poiskal, da bi jih
vodil h Gospodu, saj v apostolatu ne
more biti premora –, pokazal stezo,
po kateri so lahko sledili Kristusu v
vsakdanjem življenju. Bog mu je
podelil posebno razsvetljenje, da je
odkril odrešenjsko vsebino
Kristusovega življenja v Nazaretu, ki
– kakor potrjuje Katekizem katoliške
Cerkve – »omogoča vsakemu človeku



zedinjati se z Jezusom na najbolj
vsakdanjih poteh življenja«[7]. To je
izrecno potrdil Benedikt XVI., ki
pravi, da v ravnanju in v spisih
našega ustanovitelja s posebno močjo
sije žarek božje luči, vsebovane v
evangeliju, prav zato, ker je učil, da
se svetost lahko doseže in se mora
doseči v običajnih okoliščinah
krščanskega življenja[8], ki je
sestavljeno iz ur dela, posvečanja
družini, poklicnim in družbenim
odnosom …

Dejansko je Bog v srce svetega
Jožefmarija položil hrepenenje, da
bi ljudem vseh stanov in poklicev
razložili ta nauk: da je običajno
življenje lahko sveto in polno Boga,
da nas Gospod kliče, da
posvečujemo svoje redne naloge,
kajti v tem je tudi krščanska
popolnost.[9] In navdihnil ga je, da
je ustanovil Opus Dei, pot
posvečevanja v poklicnem delu in
izpolnjevanju kristjanovih



dolžnosti[10]. Njegov duh je zanesljiv
vodnik za tiste, ki želijo najti
Kristusa, iti za Njim in ga ljubiti sredi
zemeljskih hrepenenj, na vseh
razpotjih življenja.

Skrivnost učlovečenja nam govori o
izročitvi Boga vsemu človeštvu. Božja
Beseda, ki je postala meso, je želela
postati dar za ljudi, sama sebe je
dala za nas (…), prevzela je našo
človeškost, da bi nam dala svojo
božanskost. V tem je véliki dar.
Tudi kadar mi kaj darujemo,
pojasnjuje sveti oče, ni pomembno,
da je darilo bolj ali manj drago;
kdor ne zmore dati delčka sebe,
vedno daruje premalo. Še več,
včasih iščemo prav to, da bi
nadomestili srce in zavezanost
izročitve samega sebe z denarjem,
z materialnimi stvarmi. Skrivnost
učlovečenja pokaže, da Bog ni
storil tako: ni le nekaj daroval,
temveč je dal samega sebe v



svojem edinorojenem Sinu[11].
Enako pričakuje od vsakogar od nas.

Sredi meseca se začenja post,
posebno primeren čas, da
pregledamo svoje ravnanje in
pogledamo, če smo velikodušni do
Boga in do drugih zaradi Boga. V
drugem berilu na pepelnično sredo
nam apostol narodov v Gospodovem
imenu pravi: Ob času milosti sem te
uslišal in na dan rešitve sem ti
pomagal. Glejte, zdaj je tisti milostni
čas! Glejte, zdaj je dan rešitve![12] V
istem pismu nas v nadaljevanju
spodbuja, naj vedno služimo Bogu: v
veliki stanovitnosti, v nadlogah, v
potrebah, v stiskah, (…) v naporih, v
bedenjih, v postih, s čistostjo, s
spoznanjem, s potrpežljivostjo, z
dobroto, s Svetim Duhom, z iskreno
ljubeznijo.[13]

Apostolove besede vas morajo
prežeti z veseljem,je zapisal sveti
Jožefmarija,ker so kot kanonizacija



vašega poklica običajnih
kristjanov, ki živite sredi sveta in
ga delite z ostalimi ljudmi, vam
enakimi, kakor tudi delite napore,
delo in veselje. Vse to je na božji
poti. Gospod vas prosi, da vsak
trenutek ravnate kot božji otroci
in služabniki. Vendar bodo te
običajne okoliščine res del božje
poti, če se v resnici spreobrnemo,
če se predamo. Besede svetega
Pavla so namreč trde. Kristjanu
obljublja trdo življenje, nevarno, v
stalni napetosti. Kako so popačili
krščanstvo tisti, ki so hoteli iz
njega napraviti udobno pot!
Vendar je popačeno tudi, če
mislimo, da je to globoko in resno
življenje, ki pozna vse zapreke
človeškega obstoja, zgolj življenje,
polno nesreč, stisk in bojazni.
Kristjan je realist, z nadnaravnim
in človeškim realizmom, ki spozna
vse odtenke življenja: bolečino in
veselje, lastno in tuje trpljenje,
gotovost in zmedenost,



velikodušnost in nagnjenje k
sebičnosti. Kristjan pozna vse to in
se vsemu temu zoperstavlja, poln
človeške stanovitnosti in od Boga
prejete moči.[14]

Preden nadaljujem, se mi zdi
potrebno, da se zadržimo pri
razmišljanju: ali se pripravljam, da
bom te tedne preživel spokorno? Se
želim poglobiti v Kristusovo popolno
daritev? Ali zavračam strah pred
mrtvičenjem?

Edini način, da globoko razumemo
resničnost človeškega stanja, je v
tem, da na preobrate življenja, v
katerih se velikokrat izrazi trpljenje
in omejitve človeškega bitja, gledamo
na krščanski način, kot sem pravkar
povedal z besedami našega Očeta. Da
bi našli smisel skrbi in stisk, ki jih
lahko povzročijo težave v življenju –
bolečina, pomanjkanje dela, bolezen,
smrt, … –, je potrebna iskrena vera v
neskončno božjo ljubezen. Samo v



luči učlovečene besede vse najde svoj
smisel. Z učlovečenjem Božjega
Sina nastane nova stvaritev, ki
daje popoln odgovor na vprašanje:
“Kdo je človek?” Samo v Jezusu se
popolnoma izrazi božji načrt za
človeško bitje[15].

To je jasno izrazil zadnji ekumenski
koncil: »V resnici samo v skrivnosti
učlovečene Besede res v jasni luči
zasije skrivnost človeka. Prvi človek,
Adam, je bil namreč podoba
prihodnjega, to je Kristusa Gospoda.
Kristus, novi Adam, ravno z
razodetjem skrivnosti Očeta in
njegove ljubezni človeku v polnosti
razodeva človeka in mu odkriva
njegovo najvišjo poklicanost.«[16]

Moje hčere in sinovi, še enkrat
ponavljam: prizadevajmo si izluščiti
veliko dobrega iz branja evangelija.
Zato globoko premišljujmo prizore iz
življenja našega Gospoda. Sveti
Jožefmarija nas je vedno prosil, naj



ne beremo teh odlomkov, kot da bi
nam bili tuji, temveč tako, da
vstopamo v prizore kakor ena od
oseb, s svojimi šibkostmi in s svojo
željo po poboljšanju, tako da nas
napolnjuje čudenje ob presveti
človeškosti Jezusa Kristusa ter tako,
da se opiramo na njegovo božjo
stanovitnost.

Slediti Kristusu: v tem je skrivnost.
Spremljati ga tako od blizu, da
bomo živeli z Njim, kakor prvih
dvanajst učencev; tako od blizu,
da se bomo poistovetili z Njim.
Brez odlašanja bomo pritrdili, če
le nismo postavljali ovir milosti,
da smo se preoblekli v našega
Gospoda Jezusa Kristusa (prim.
Rim13, 14). Gospod se kakor v
ogledalu odseva v našem
ravnanju. Če je ogledalo takšno,
kot mora biti, bo odsevalo
preljubeznivo podobo našega
Odrešenika, ne da bi jo popačilo,
ne da bi iz nje naredilo



karikaturo. In drugi ljudje bodo
imeli možnost, da ga občudujejo,
da mu sledijo[17].

V prvih tednih časa med letom in
kasneje v postu nam Cerkev
predstavlja prizore, v katerih
izstopata tako Gospodova božanskost
kot človeškost. Skupaj z velikimi
čudeži, ki so razkrivali njegovo božjo
naravo, smo tudi priče resničnosti
njegove človeške narave: bil je lačen
in žejen, fizično je bil izčrpan od
dolge hoje iz enega kraja v drugega,
napolnjevalo ga je veselje, ko je našel
srca, ki so se odpirala milosti, in
navdajala ga je žalost, ko so se ji
druga srca upirala. Ko je sveti
Jožefmarija govoril o enem od teh
trenutkov, je vzkliknil: Bil je lačen.
Stvarnik vesoljstva, Gospodar
vseh stvari trpi lakoto! Gospod,
zahvaljujem se ti, da je sveti pisec
po božjem navdihu v tem odlomku
zapustil to sled, podrobnost, ki me
obvezuje, da te bolj ljubim, ki me



vzpodbuja, da živo želim v
kontemplaciji opazovati tvojo
presveto Človeškost! Perfectus
Deus, perfectus homo(Atanazijeva
veroizpoved), pravi Bog, in pravi
Človek iz mesa in kosti, kakor ti,
kakor jaz.[18]

Če vztrajamo na tej poti od Nazareta
do križa, se nam bodo odprla vrata
božjega življenja v vsej svoji širini.
Kajti ko se obračamo na Kristusa
človeka, se bomo naučili obračati na
Kristusa Boga, ter v Njem in po Njem
na Očeta in Svetega Duha: na enega
in troedinega Boga. Naš ustanovitelj
je zagotavljal, da na stezi svetosti
pride trenutek, ko za srce postane
pomembno razlikovati in častiti
vsako od božjih oseb. So kot
nekakšna odkritja, ki jih duša
najde v nadnaravnem življenju,
kakor odkritja otročička, ki
postopoma odpira oči življenju.
Ljubeče se zabava z Očetom in s
Sinom in s Svetim Duhom; z



lahkoto se podredi delovanju
poživljajočega Tolažnika, ki se
nam daje, ne da bi si to zaslužili:
nadnaravni darovi in kreposti![19]

Sveti Jožefmarija dodaja: Askeza?
Mistika? To me ne skrbi. Karkoli že
je, askeza ali mistika, kaj zato? Vse
je božja milost. Če se trudiš
meditirati, ti Gospod ne bo odrekel
svoje pomoči. Vera in dela vere:
dela, kajti Gospod je – to si izkusil
že od začetka, o tem sem že govoril
– vsak dan bolj zahteven. To je že
kontemplacija in zedinjenje;
takšno mora biti življenje mnogih
kristjanov, in vsak od njih gre
naprej po sebi lastni duhovni poti,
ki jih je neskončno veliko, sredi
svetnih prizadevanj, čeprav
morda tega sploh ne opazijo[20].

Sredi tega meseca bo – skorajda
sovpada z začetkom posta – obletnica
tistih dveh božjih posegov v pot Dela
14. februarja 1930 in 1943:



sedemdeset let božje bližine do Opus
Dei! Ob tem dnevu zahvale si želimo,
da bi naša molitev prišla k Bogu po
rokah presvete Device, naše Matere,
ki jo častimo predvsem z imenom 
Mater Pulchræ Dilectiónis, Mati lepe
ljubezni, s katerim jo časti Cerkev in
je bil tako všeč našemu Očetu.

Nekaj dni kasneje, 19. februarja, je
predragi don Álvaro praznoval svoj
god. Cerkev je razglasila, da je
junaško živel vse kreposti, zato se
oprti na to resničnost zatecimo k
njegovemu posredovanju in prosímo
Boga, da bi tudi mi znali zvesto
prehoditi stezo našega krščanskega
poklica, tako da bomo iskali, našli in
ljubili Jezusa Kristusa v okoliščinah,
ki se prepletajo v vsakem našem
dnevu. Zgodovina Dela ima, hvala
Bogu, še druge obletnice, ki jih boste
– o tem sem prepričan – živeli z
enako aktualnostjo kot takrat, ko so
se zgodile. Že naš Oče nas je namreč
opozarjal, naj ne dopustimo, da bi



bile zgolj spomin, kot neki pretekli
dogodki, že prepuščeni zgodovini.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja in
vas prosi za molitev,

vaš Oče

+ Javier

Rim, 1. februar 2013

[1] Prim. Sveti Jožefmarija, Božji
prijatelji (Amigos de Dios), št. 294.

[2] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 2. 1. 2013.

[3] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
meditacije, 25. 12. 1972.

[4] II. vatikanski koncil, pastoralna
konstitucija Gaudium et spes, n. 22.

[5] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 9. 1. 2013.

[6] Jn 14, 6.



[7] Katekizem katoliške Cerkve, št.
533.

[8] Prim. Benedikt XVI., apostolska
spodbuda Verbum Domini, 30. 9.
2010, št. 48.

[9] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 148.

[10] Molitev k svetemu Jožefmariju.

[11] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 9. 1. 2013.

[12] Rimski misal, Pepelnična sreda,
2. berilo (2 Kor 6, 2).

[13] 2 Kor 6, 4–6.

[14] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 60.

[15] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 9. 1. 2013.

[16] II. vatikanski koncil, pastoralna
konstitucija Gaudium et spes, n. 22.



[17] Sveti Jožefmarija, Božji prijatelji
(Amigos de Dios), št. 299.

[18] Sveti Jožefmarija, Božji prijatelji
(Amigos de Dios), št. 50.

[19] Prav tam, št. 306.

[20] Prav tam, št. 308.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
februar-2013/ (14. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-februar-2013/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-februar-2013/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-februar-2013/

	Prelatovo pismo (februar 2013)

