opusdei.org

Prelatovo pismo
(februar 2013)

Ko je postal Clovek, je BoZji Sin
prevzel popolno ¢lovesko
naravo. Prelat nas v tem pismu
vabi, naj preko evangelijskih
pripovedi spoznavamo, ljubimo
in gradimo odnos s Kristusovo
presveto Cloveskostjo v ¢asu
njegovega javnega delovanja.

6. Mar. 2013

Predragi, naj Jezus varuje moje hcere
in sinove!



Ko premisljujemo o neskonc¢ni bozji
ljubezni do ljudi, ki se izraZa
predvsem v skrivnosti odresSenja,
postanemo ganjeni. Tako nas OcCe
zacne svojo homilijo “Na poti k
svetosti”’[1], in mislim, da si tudi mi
Zelimo taksno notranjo
razpoloZljivost ob tem, ko
izgovarjamo veroizpoved. S kolikSno
hvaleZnostjo jo izpovedujemo, ko
pravimo, da se je veCna boZja Beseda
po delovanju Svetega Duha
uclovecila v telesu Device Marije in
postala ¢lovek! Ob teh besedah se
globoko priklonimo in dvakrat na
leto pokleknemo, kajti tancica, Ki je
zakrivala Boga, Ce se izrazimo na
tak nacin, se odstre in dotakne se
nas njegova nedoumljiva in
nedostopna skrivnost: Bog postane
Emmanuel, “Bog z nami”. Ko
poslusamo mase, ki so jih uglasbili
veliki mojstri sakralne glasbe, je
dejal sveti oce na neki nedavni
avdienci, (...) takoj opazimo, da se
pri teh besedah zadrZijo na



poseben nacin, kot da bi hoteli z
univerzalnim jezikom glashe
1zraziti tisto, Cesar besede ne
morejo izraziti: veliko skrivnost
Boga, ki se ucloveci, ki postane
¢lovek.[2]

V preteklih mesecih smo s pomocjo
liturgije sledili Jezusovim korakom
na zemlji: najprej v delavnici v
Nazaretu, nato po poteh v Judeji in
Galileji. Predlagam vam, da se sedaj,
ko premisljujemo o tej veliki
skrivnosti uclovecenega Boga,
zadrzimo pri razliénih dogodkih
Gospodovega zemeljskega Zivljenja.
Jezus se je resnicno kot ¢lovek rodil v
Betlehemu in hodil med nami vec kot
trideset let, v katerih je Zivel
popolnoma clovesko zivljenje. Sveti
JoZefmarija nas je vzpodbujal, naj
mu bomo hvalezni, ker je prevzel
nase meso z vsemi iz tega
izhajajo¢imi posledicami. Bil je
vztrajen: Bog se ni preoblekel v
Cloveka, temvec se je uclovecil[3].



Drugi vatikanski koncil nas na to
spominja, ko govori o BozZjem Sinu:
»S Cloveskimi rokami je delal, s
CloveSkim razumom je razmisljal, s
Clovesko voljo je deloval, s cloveSkim
srcem ljubil. Rojen iz Device Marije
je v resnici postal eden izmed nas, v
vsem nam enak razen v grehu.«[4]

Ko premisljujemo o Gospodovem
Zivljenju, je zelo pomembno, da
obnovimo osuplost pred to
skrivnostjo, da pustimo, da nas
ovije veli¢ina tega dogodka: Bog,
pravi Bog, Stvarnik vsega, je kot
Clovek prehodil naSe poti, vstopil
je v ¢loveski cas, da bi nam
spregovoril o svojem Zivljenju
(prim. 1 Jn 1, 1-4).[5] Zato se s
pomocjo milosti poglobimo v
posledice dejstva, da je Bog postal
pravi ¢lovek: Jezus nam daje zgled,
kako naj ravnamo v slehernem
trenutku, v skladu z dostojanstvom,
ki nam ga je pridobil: kot resni¢ni
bozji otroci. Med liturgi¢nim letom se



bomo z novim pomenom zopet
spominjali njegovih
najpomembnejsih naukov.
PoskusSajmo jih osebno ponotranjiti
ter jih obnavljati v svojem
vsakdanjem Zivljenju: to je gotova
pot — druge poti ni — za doseganje
svetosti, h kateri Gospod Kklice vse
kristjane. On sam je v evangeliju
poudaril: Jaz sem pot, resnica in
Zivljenje. Nihce ne pride k Ocetu
drugace kot po meni.[6]

Sveti JoZefmarija je Ze od zgodnje
mladosti tistim, ki so se udeleZevali
njegovega pastoralnega dela — ter
tistim, ki jih je sam poiskal, da bi jih
vodil h Gospodu, saj v apostolatu ne
more biti premora —, pokazal stezo,
po kateri so lahko sledili Kristusu v
vsakdanjem Zivljenju. Bog mu je
podelil posebno razsvetljenje, da je
odkril odreSenjsko vsebino
Kristusovega Zivljenja v Nazaretu, ki
— kakor potrjuje Katekizem katoliske
Cerkve — »omogoca vsakemu ¢loveku



zedinjati se z Jezusom na najbolj
vsakdanjih poteh Zivljenja«[7]. To je
izrecno potrdil Benedikt XVI., ki
pravi, da v ravnanju in v spisih
nasega ustanovitelja s posebno mocjo
sije Zarek boZje luci, vsebovane v
evangeliju, prav zato, ker je ucil, da
se svetost lahko doseZe in se mora
doseci v obic¢ajnih okoliS¢inah
krSc¢anskega Zivljenja[8], ki je
sestavljeno iz ur dela, posvecanja
druzini, poklicnim in druzbenim
odnosom ...

Dejansko je Bog v srce svetega
Jozefmarija polozil hrepenenje, da
bi ljudem vseh stanov in poklicev
razloZili ta nauk: da je obic¢ajno
Zivljenje lahko sveto in polno Boga,
da nas Gospod klice, da
posvecujemo svoje redne naloge,
kajti v tem je tudi krs¢anska
popolnost.[9] In navdihnil ga je, da
je ustanovil Opus Dei, pot
posvecevanja v poklicnem delu in
izpolnjevanju kristjanovih



dolznosti[10]. Njegov duh je zanesljiv
vodnik za tiste, ki Zelijo najti
Kristusa, iti za Njim in ga ljubiti sredi
zemeljskih hrepenenj, na vseh
razpotjih Zivljenja.

Skrivnost u€lovecenja nam govori o
izrocCitvi Boga vsemu Clovestvu. BoZja
Beseda, ki je postala meso, je Zelela
postati dar za ljudi, sama sebe je
dala za nas (...), prevzela je naso
¢loveskost, da bi nam dala svojo
bozanskost. V tem je véliki dar.
Tudi kadar mi kaj darujemo,
pojasnjuje sveti oCe, ni pomembno,
da je darilo bolj ali manj drago;
kdor ne zmore dati delé¢ka sebe,
vedno daruje premalo. Se ve¢,
vcasih iS¢emo prav to, da bi
nadomestili srce in zavezanost
izrocCitve samega sebe z denarjem,
z materialnimi stvarmi. Skrivnost
uclovecenja pokaZe, da Bog ni
storil tako: ni le nekaj daroval,
temvec je dal samega sebe v



svojem edinorojenem Sinu[11].
Enako pricakuje od vsakogar od nas.

Sredi meseca se zaCenja post,
posebno primeren cas, da
pregledamo svoje ravnanje in
pogledamo, e smo velikodusni do
Boga in do drugih zaradi Boga. V
drugem berilu na pepelni¢no sredo
nam apostol narodov v Gospodovem
imenu pravi: Ob ¢asu milosti sem te
uslisal in na dan resitve sem ti
pomagal. Glejte, zdaj je tisti milostni
cas! Glejte, zdaj je dan resitve![12] V
istem pismu nas v nadaljevanju
spodbuja, naj vedno sluzimo Bogu: v
veliki stanovitnosti, v nadlogah, v
potrebah, v stiskah, (...) v naporih, v
bedenjih, v postih, s cistostjo, s
spoznanjem, s potrpeZljivostjo, z
dobroto, s Svetim Duhom, z iskreno
ljubeznijo.[13]

Apostolove besede vas morajo
preZeti z veseljem,je zapisal sveti
JoZefmarija,ker so kot kanonizacija



vasega poklica obicajnih
kristjanov, ki Zivite sredi sveta in
ga delite z ostalimi ljudmi, vam
enakimi, kakor tudi delite napore,
delo in veselje. Vse to je na boZji
poti. Gospod vas prosi, da vsak
trenutek ravnate kot boZji otroci
in sluZzabniki. Vendar bodo te
obicajne okoliscine res del boZje
poti, Ce se v resnici spreobrnemo,
Ce se predamo. Besede svetega
Pavla so namrec trde. Kristjanu
obljublja trdo Zivljenje, nevarno, v
stalni napetosti. Kako so popacili
krscanstvo tisti, ki so hoteli iz
njega napraviti udobno pot!
Vendar je popaceno tudi, ce
mislimo, da je to globoko in resno
Zivljenje, ki pozna vse zapreke
Cloveskega obstoja, zgolj Zivljenje,
polno nesrec, stisk in bojazni.
Kristjan je realist, z nadnaravnim
in ¢loveskim realizmom, ki spozna
vse odtenke Zivljenja: bolecino in
veselje, lastno in tuje trpljenje,
gotovost in zmedenost,



velikodusnost in nagnjenje k
sebicnosti. Kristjan pozna vse to in
se vsemu temu zoperstavlja, poln
Cloveske stanovitnosti in od Boga
prejete moci.[14]

Preden nadaljujem, se mi zdi
potrebno, da se zadrzimo pri
razmiSljanju: ali se pripravljam, da
bom te tedne preZivel spokorno? Se
Zelim poglobiti v Kristusovo popolno
daritev? Ali zavracam strah pred
mrtvicenjem?

Edini nacin, da globoko razumemo
resni¢nost Cloveskega stanja, je v
tem, da na preobrate zivljenja, v
katerih se velikokrat izrazi trpljenje
in omejitve ¢loveSkega bitja, gledamo
na krsc¢anski nacin, kot sem pravkar
povedal z besedami nasega Oceta. Da
bi nasli smisel skrbi in stisk, ki jih
lahko povzrocijo tezave v Zivljenju —
boleCina, pomanjkanje dela, bolezen,
smrt, ... —, je potrebna iskrena vera v
neskoncno bozjo ljubezen. Samo v



luci uclovecene besede vse najde svoj
smisel. Z u¢lovecenjem BoZjega
Sina nastane nova stvaritev, ki
daje popoln odgovor na vprasanje:
“Kdo je ¢lovek?” Samo v Jezusu se
popolnoma izrazi boZji nacrt za
¢lovesko bitje[15].

To je jasno izrazil zadnji ekumenski
koncil: »V resnici samo v skrivnosti
ucCloveCene Besede res v jasni luci
zasije skrivnost Cloveka. Prvi Clovek,
Adam, je bil namrec¢ podoba
prihodnjega, to je Kristusa Gospoda.
Kristus, novi Adam, ravno z
razodetjem skrivnosti OcCeta in
njegove ljubezni ¢loveku v polnosti
razodeva Cloveka in mu odkriva
njegovo najvisjo poklicanost.«[16]

Moje hcere in sinovi, Se enkrat
ponavljam: prizadevajmo si izlusciti
veliko dobrega iz branja evangelija.
Zato globoko premisljujmo prizore iz
zivljenja naSega Gospoda. Sveti
JoZefmarija nas je vedno prosil, naj



ne beremo teh odlomkov, kot da bi
nam bili tuji, temvec tako, da
vstopamo v prizore kakor ena od
oseb, s svojimi Sibkostmi in s svojo
zeljo po poboljSanju, tako da nas
napolnjuje cudenje ob presveti
Cloveskosti Jezusa Kristusa ter tako,
da se opiramo na njegovo boZjo
stanovitnost.

Slediti Kristusu: v tem je skrivnost.
Spremljati ga tako od blizu, da
bomo Ziveli z Njim, kakor prvih
dvanajst ucencev; tako od blizu,
da se bomo poistovetili z Njim.
Brez odlasanja bomo pritrdili, Ce
le nismo postavljali ovir milosti,
da smo se preoblekli v nasega
Gospoda Jezusa Kristusa (prim.
Rim13, 14). Gospod se kakor v
ogledalu odseva v nasem
ravnanju. Ce je ogledalo taksno,
kot mora biti, bo odsevalo
preljubeznivo podobo nasega
Odresenika, ne da bi jo popacilo,
ne da bi iz nje naredilo



karikaturo. In drugi ljudje bodo
imeli mozZnost, da ga obcudujejo,
da mu sledijo[17].

V prvih tednih ¢asa med letom in
kasneje v postu nam Cerkev
predstavlja prizore, v katerih
izstopata tako Gospodova bozZanskost
kot CloveSkost. Skupaj z velikimi
cudezi, ki so razkrivali njegovo bozZjo
naravo, smo tudi price resni¢nosti
njegove Cloveske narave: bil je laCen
in Zejen, fizi¢no je bil iz¢rpan od
dolge hoje iz enega kraja v drugega,
napolnjevalo ga je veselje, ko je nasSel
srca, ki so se odpirala milosti, in
navdajala ga je Zalost, ko so se ji
druga srca upirala. Ko je sveti
JoZefmarija govoril o enem od teh
trenutkov, je vzkliknil: Bil je lacen.
Stvarnik vesoljstva, Gospodar
vseh stvari trpi lakoto! Gospod,
zahvaljujem se ti, da je sveti pisec
po boZjem navdihu v tem odlomku
zapustil to sled, podrobnost, ki me
obvezuje, da te bolj ljubim, ki me



vzpodbuja, da Zivo Zelim v
kontemplaciji opazovati tvojo
presveto Cloveskost! Perfectus
Deus, perfectus homo(Atanazijeva
veroizpoved), pravi Bog, in pravi
Clovek iz mesa in kosti, kakor ti,
kakor jaz.[18]

Ce vztrajamo na tej poti od Nazareta
do kriza, se nam bodo odprla vrata
bozjega Zivljenja v vsej svoji Sirini.
Kajti ko se obracamo na Kristusa
¢loveka, se bomo naucili obracati na
Kristusa Boga, ter v Njem in po Njem
na Oceta in Svetega Duha: na enega
in troedinega Boga. Na$ ustanovitelj
je zagotavljal, da na stezi svetosti
pride trenutek, ko za srce postane
pomembno razlikovati in ¢astiti
vsako od boZjih oseb. So kot
nekaksna odkritja, ki jih dusa
najde v nadnaravnem Zivljenju,
kakor odkritja otrocicka, ki
postopoma odpira oci Zivljenju.
Ljubece se zabava z Ocetom in s
Sinom in s Svetim Duhom; z



lahkoto se podredi delovanju
poZivljajocega TolaZnika, ki se
nam daje, ne da bi si to zasluZili:
nadnaravni darovi in kreposti![19]

Sveti JoZefmarija dodaja: Askeza?
Mistika? To me ne skrbi. Karkoli Ze
je, askeza ali mistika, kaj zato? Vse
je boZja milost. Ce se trudis
meditirati, ti Gospod ne bo odrekel
svoje pomoci. Vera in dela vere:
dela, kajti Gospod je - to si izkusil
Ze od zacetka, o tem sem Ze govoril
—vsak dan bolj zahteven. To je Ze
kontemplacija in zedinjenje;
taksno mora biti Zivljenje mnogih
kristjanov, in vsak od njih gre
naprej po sebi lastni duhovni poti,
ki jih je neskoncno veliko, sredi
svetnih prizadevanj, ceprav
morda tega sploh ne opazijo[20].

Sredi tega meseca bo — skorajda
sovpada z zaCetkom posta — obletnica
tistih dveh bozjih posegov v pot Dela
14. februarja 1930 in 1943:



sedemdeset let boZje blizine do Opus
Dei! Ob tem dnevu zahvale si Zelimo,
da bi naSa molitev prisla k Bogu po
rokah presvete Device, naSe Matere,
ki jo Castimo predvsem z imenom
Mater Pulchree Dilectionis, Mati lepe
ljubezni, s katerim jo Casti Cerkev in
je bil tako vSe¢ naSemu Ocetu.

Nekaj dni kasneje, 19. februarja, je
predragi don Alvaro praznoval svoj
god. Cerkev je razglasila, da je
junasko zZivel vse kreposti, zato se
oprti na to resni¢nost zatecimo k
njegovemu posredovanju in prosimo
Boga, da bi tudi mi znali zvesto
prehoditi stezo naSega krscanskega
poklica, tako da bomo iskali, nasli in
ljubili Jezusa Kristusa v okoliS¢inah,
ki se prepletajo v vsakem nasem
dnevu. Zgodovina Dela ima, hvala
Bogu, Se druge obletnice, ki jih boste
— 0 tem sem preprican - Ziveli z
enako aktualnostjo kot takrat, ko so
se zgodile. Ze na$ Oce nas je namre¢
opozarjal, naj ne dopustimo, da bi



bile zgolj spomin, kot neki pretekli
dogodki, Ze prepusceni zgodovini.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja in
vas prosi za molitev,

vas Oce
+ Javier
Rim, 1. februar 2013

[1] Prim. Sveti JoZefmarija, BoZji
prijatelji (Amigos de Dios), st. 294.

[2] Benedikt XVI., Govor na splosni
avdienci, 2. 1. 2013.

[3] Sveti JoZefmarija, Zapiski z
meditacije, 25. 12. 1972.

[4] II. vatikanski koncil, pastoralna
konstitucija Gaudium et spes, n. 22.

[5] Benedikt XVI., Govor na splosni
avdienci, 9. 1. 2013.

[6] Jn 14, 6.



[7] Katekizem katoliske Cerkve, St.
533.

[8] Prim. Benedikt XVI., apostolska
spodbuda Verbum Domini, 30. 9.
2010, st. 48.

[9] Sveti JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, St. 148.

[10] Molitev k svetemu JoZefmariju.

[11] Benedikt XVI., Govor na splosni
avdienci, 9. 1. 2013.

[12] Rimski misal, Pepelni¢na sreda,
2. berilo (2 Kor 6, 2).

[13] 2 Kor 6, 4-6.

[14] Sveti JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, St. 60.

[15] Benedikt XVI., Govor na splosni
avdienci, 9. 1. 2013.

[16] II. vatikanski koncil, pastoralna
konstitucija Gaudium et spes, n. 22.



[17] Sveti JoZefmarija, BoZji prijatelji
(Amigos de Dios), St. 299.

[18] Sveti JoZefmarija, BoZji prijatelji
(Amigos de Dios), st. 50.

[19] Prav tam, St. 306.

[20] Prav tam, St. 308.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/prelatovo-pismo-
februar-2013/ (14. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-februar-2013/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-februar-2013/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-februar-2013/

	Prelatovo pismo (februar 2013)

